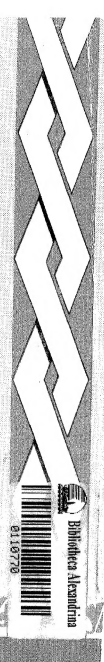
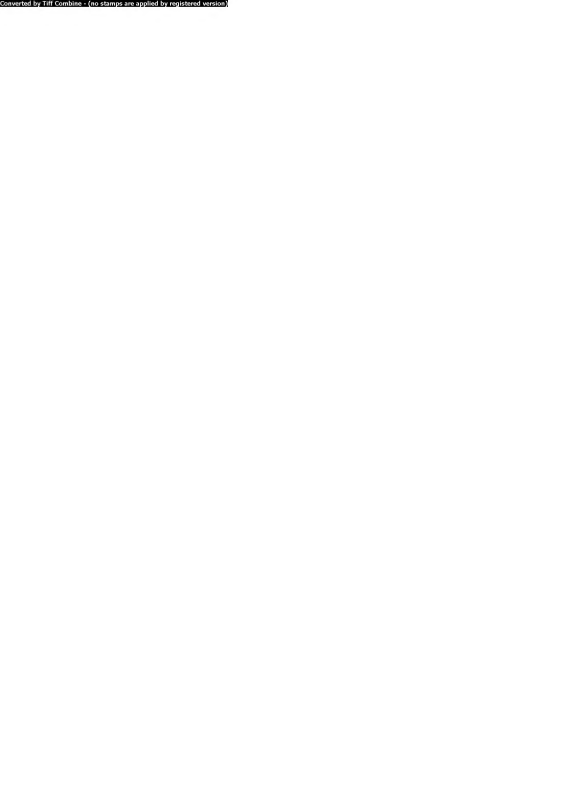
وراسات وغانج في في في الم

خالیف محمّدغنیمیٰ هِلال







# ورات ونكازي وراسيا ونكازي في منداهب الشعدة نف

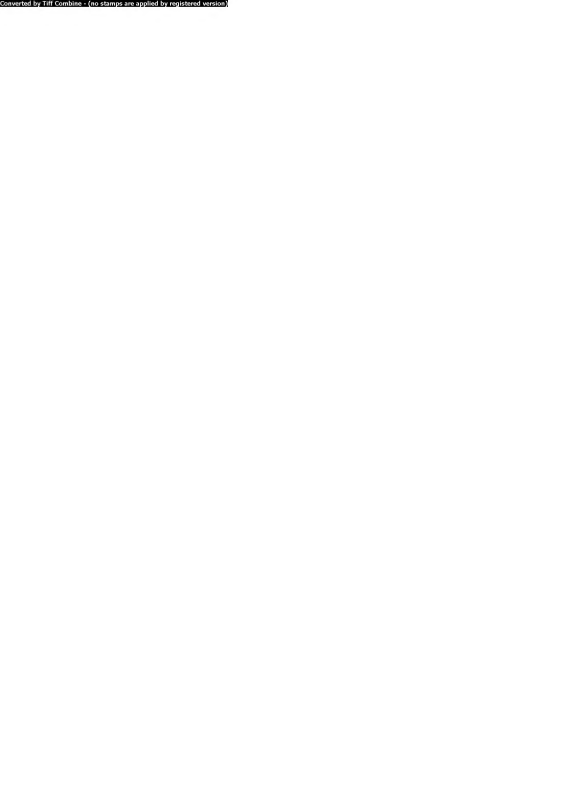


1-608 110

The second second

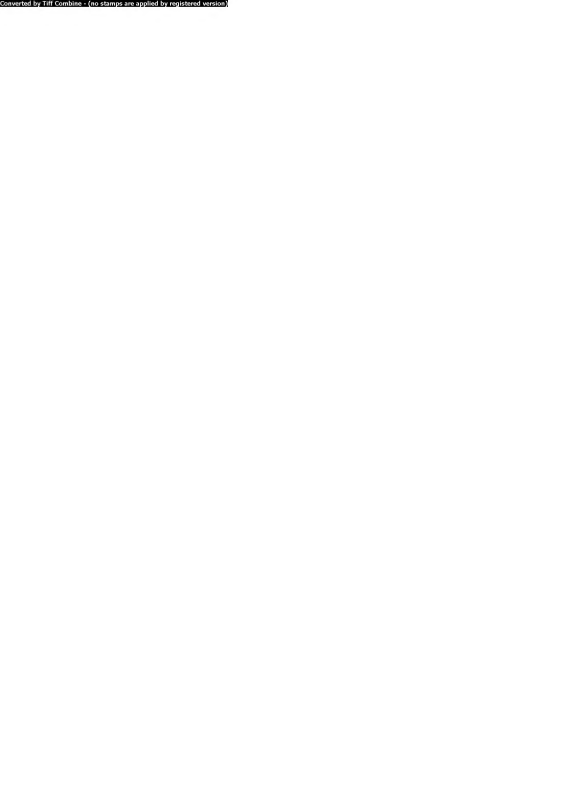
ْتَالىف ولوكتى بِحَمَّانِ بِحَمَّانِ بِحَمَّانِ مِنْ فَرَحِي هِنْ لُولِكَ سے





nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

القينم الأوّلَ حَوْلَ عَضَ مَدَاهِ نِالِشِ عَرُونِقَ بِهِ



verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

#### تنتديم

هذا كتاب جديد للناقد والأستاذ الحامعي الدكتور محمد غنيمي هسلال يصدر بعد رحيله عن عالمنا بسبع سنوات .

ولقد أصدر المؤلف في حياته عدداً كبيراً من الكتب المؤلفة والمرجة ، تنطق جيمها عمهجه النقدى الحديد ، المتكئ إلى ثقافة عريضة شاملة ، وذوق أدبي مرهف، وبصيرة نقدية نافلة ، في طليعها كتبه الرائدة عن الرومانتيكية والأدب المقارن والنقد الأدبي الحديث والحياة العاطفية بين العلرية والصوفية والنقد المسرحي . . هذه الكتب والدراسات التي جعلت منه علامة مضيئة بارزة في حياتنا الأدبية والنقدية المعاصرة .

ولقد بلور المؤلف رسالته النقدية الحامعية فى صدر مؤلفه الضخم : والنقدالأدبى الحديث وعبر عنها بالنها : وبناء النقد على أساس علمى موضوعى لا يقضى على ذائية الناقد ، ولا يتحكم فى أصالته ، ولكنه يدعم هذه الذائية وهذه الأصالة فى النقد وفى الأدب ، حتى نقضى على الأدعاء فى مجال إنتاج الأدب ونقده ، وحتى يتسع الميدان المدعاة المؤمنين بالأدب ورسالته ، وباثنا بجب أن نعيش بجهودنا الصادقة الحادة لوطننا وللإنسانية ، مما يتطلب منا أن تميا بفكرنا وأدبنا فى العصر الحديث ضر متخلفين عنه ولا متوانين.

و هكذا فإن النقد في رأيه تتقيف مردّه إلى الاحاطة بثقافة شاملة ، ومظهره تعاون بن الناقد والقراء والمؤلف معا ، وإسهام في التوجيه الآدبي العام في جانبيه من الحلق والوحي ، ومن النتاج والاستيعاب والتأثير . ويوضح الدكتور محمد غنيمي هلال هذا المفهوم النقدي في تقديمه لكتابه في النقد المسرحي ، عندما يؤكد أن ذلك لن يتوافر إلا بدعم المنج الوصني بالوحي التاريخي الحيالي . وهو أساس آخر لا يقل خطورة عن سابقه ، به يرتبط الماضي القرى والعالمي بالحاضر ، ارتباطاً فيه يتبادل كل من الماضي والحاضر صلات خصبة تتجدد بها قيم الماضي وتقوم عليها جهود الحاضر .

ذلك أن الماضى ذو سلطان دائم عن طريق الوعى والإحاطة ، ثم اتخاذ موقف منه إنجابا أو سلبا ، والحاضر كذلك لا يكون ذا شأن إلا بتجاوزه ذلك الماضى إذا أضاف جديداً يحملنا على معاودة النظر فى تقويم راثنا الماضى تقويما جديداً ، بل ربما محملنا على تقويم نظرتنا إلى التراث العالمي كله من جديد . ولحذا كان لابد من مراعاة هذه الصلات بين التراث الأدبى عربيا كان أم عالمياً والحديد الذي هو وليده دون ريب . والعثور على هذه الصلات وجلاؤها من الأمور التي تخرج بالنقد عن الابتذال والهوان ويسر المنال ، مما مهل سبيل النقد تحكما ، وجعله مجالا مستباحا لكل من يستعليع ويسر المنال ، مما مهل سبيل النقد الحق إلى ذويه .

كان الدرس الأول الذي قدمه الدكتور محمد غنيمي هلال يتمثل في ضرورة الإحاطة بتراث الإنسانية في علم النقد الأدنى ، فلا جديد جدة مطلقة دون رجوع إلى القدم في شي مصادره ،مع تمثل له ووقوف على حقيقته . ومن هنا كان تقييمه الفذ النقد العربي القدم في ذاته وعلى أساس مصادره القدعة ، ثم على أساس منزلته من النقد الحديث في ضوء نظرياته ومذاهبه ، وأسسها الفلسفية والفنية .

وكان الدرس الثانى الذى قلمه الدكتور محمد غنيمى هلال أن نظريات النقد وقواحده العامة لا تخلق الفنان ، ولسكم النيح لمواهبه وعبقريته حرية وصحة واستقامة لا تنيسر بدومها ، وللفنان أن يضيف إليها أو يتجاوزها إذا أبدع طريفا وأضافه إلى الراث القومى أو العالمي . والناقد العبقرى كالأديب العبقرى حديداً مما يدعو إليه من دعوة يوجه فيها الأدب وجهة جديدة ويشرح الحاجة الماسة إلى الاتجاه الحديد شرحاً فنياً وطمياً ، يفيد فيه مما اطلع عليه من الراث الأدبي و راث النقد معا ، فالأديب والناقد كلاهما صادر عن عبقريته ، وتفرده ، وتجاوزه لعصره .

وكان الدرس الثالث للدكتور محمد غنيمي هلال يتمثل في العناية الفائقة والحد الدائب للتعرف بالمدراسات الأدبية المقارنة ، والاسهام فيها ، وتشجيعها وتوضيح رسالتها الحطيرة الشائن فيما يخص الوعي القوى والوطني والفني والإنساني . فإلى جانب مايزودنا به الأدب المقارن من تغذية شخصيتنا القومية وتنمية نواحي الأصالة في استعدادنا ، وتوجيها توجيها رشيداً ، وقيادة حركات التجديد فيها على منهج سديد مثمر ، وإبراز مقومات قوميتنا في الحاضر وتوضيح مدى امتداد جهودنا الفنية والفكرية في التراث الأدبي العالمي – إلى جانب ذلك كله ، تظل للا دب المقارن رسالة إنسانية أخرى هي الكشف عن أصالة الروح القومية في صلبها بالروح الإنسانية العامة في ماضها وحاضرها . ومن هنا كانت جهوده الدائبة \_ في مجال الدراسات المقارنة ــ حول موضوعات ليلي والمحنون في الأدبين العربي والفارسي وكليوباترا في الآداب الفرنسية والإنجلزية والعربية ودون جوان في الآداب الأوربية وشهرزاد في الأدب العربي والآداب الأوربية ويوسف وزليخا في الأدب الفارسي ، إلى آخر هذه النماذج من الدراسات المقارنة التي أفرد لبعضها كتبًا مستقلة هي بمثابة اللبنات الأولى التي يضعها أول باحث وناقد عربى في مجال الدراسات المقارنة محاولاً من خلالها الكشف عن ناحية هامة من نواحي النشاط العقلي للإنسان الحديث وكيف يعكس ذات نفسه في مرآة الشخصيات القدِّمة من التاريخ أو في مرآة شخصيات أسطورية بعد أن يسبغ عليهم من نفسه وينفخ فيهم من روحه ويقربهم بذلك إلى نفوسنا .

#### \* \* \*

وهذا السكتاب الحديد و دراسات و نماذج فى مذاهب الشعر ونقده » عثل المهمج النقدى المدكتاب الحديد و دراسات و نماذج فى مذاهب الشعر ، وهو يعدو على محاور ثلاثة تنطلق من دائره الشعر العربى المعاصر ، فدائرة الشعر الإسلامي الفارسي ، فدائرة الشعر الفرنسي ، والأوربي المعاصر ، ومن دائرة إلى أخرى ، ينتقل بنا قلم المولف في براعة تحليل ، وحمال عرض ، ونفاذ بصيرة ، مهدو يستخلص النتائج ، ويتذوق ويوضح ويعلل ، ترفده ونفاذ بصيرة ، مهدو يستخلص النتائج ، ويتذوق ويوضح ويعلل ، ترفده قادة ضاربة مجذورها في التراث البعيد ، ومحلقة بجناحها في صميم المعاصرة .

ولقد مُستمت هذه الدراسات والنماذج في هذا السكتاب إلى قسمين ، خصص الأول منهما لبعض مذاهب الشعر ونقده ، وعالج الأسس العامة

- 1 -

والحصائص المشتركة لسكل مذهب منها بصرف النظر عن الشعراء والنقاد الذين ينتمون إليه . أما القسم الثانى فهو تطبيق لبعض جوانب هذه المذاهب فى دراسات عن بعض الشعراء وفى نماذج فى نقد شعرهم . فالقسم الأول عام فى طبيعته ، أما القسم الثانى فهو نماذج لما ورد فى هذا القسم العام . وفى كل من القسمين كان مجال التأمل والبحث فسيحا واسعا ، لم يقف عند عصر معين ، ولا عند الشعر فى لغة معينة ، بل امتد الشعر كفن إنسانى ، وعالج مداهب وشعراء بن عصور ولغات مختلفة .

كما أن هذا الكتاب بحى حلقة جديدة في السلسلة التي أنجز المؤلف أولاها في حياته حين أصدر (في النقد المسرسي) ثم بجئ كتابنا هذا عن (دراسات وتماذج في مدّاهب الشعر ونقده)ليعقبه كتاب ثالث عن النقد التطبيقي في مجال (القصة والرواية) ،

و ترجو أن يكون فى تقديمنا لهذا السكتاب الذى ينشر بعد رحيل مؤلفه – لأول مرة – إضافة جديدة إلى صرح الدراسات الأدبية والنقدية ، التى خلفها الناقد والأستاذ الحاممى الرائد الدكتور محمد غنيمى هلال وتحية كروسه التى فارقتنا منذ سنوات إلى الملا الأعلى ه

## عموالشعرة حنايته على سنعوالع زي

نعتقد أن دراسة النقد العربي القدم دراسة مشرة تستلزم تقويما لهذا النقد ، وكشفا عن وجوه النقص فيه ، للعمل على سد هذا النقص ، في ضوء ماأسفرت عنه دراسات النقد والدراسات الحالية الحديثة . . ولا يتيسرجلاء هذا النقص إلا بعد تمحيص وإمعان نظر ، ويتبعه إضافة الحديد الذي به يكل هذا التراث ، ليساير العصر ، كما يساير التقدم ، وهاتان هما الناحيتان اللتان تتجلي فهما أصول التجديد ، وهما اللتان يسير عليهما كل الباحثين في الآداب العالمية . . وخاصة أن التجديد دائما هدام بناء معا . . وإذن فني الاشادة بالنقد القدم على إطلاقه ، دون نقد له أو تقويم لما تضمنه ، تجاهل الحقائق الأدبية والنقدية في أدبنا المعاصر نفسه ، فضلا عن الآداب العالمية ، كما أن وقوف الباحث عند حدود الشرح والاحصاء لهذه الآراء ، يفقده الآراء ، يفقده الآراء ، يفقده الآراء ، يفقده أفق ،

وفى ضوء هذه البديهيات التى ماكان لنا أن نذكرها لولا مانرى فى دراسة النقد العربى القديم من نواحى قصور ، يقع فيها دائما من يتصدون النقد ، وهم دخلاء عليه ، ولم تتوافر لهم أدوات ووسائل دراسته دراسة جادة ، نقوم بشرح مايقصده تقادنا القدامى من « عمود الشعر » ، ميينن منهجهم فى شرح معانيه ، وقيمها ، ونواحى قصورها ، وجنايها على التجديد فى أدينا القديم مشيرين إلى فضل من خرجوا على عمود الشعر ، وصلة ذلك كله بالتجديد فى القديم والحديث ،

وفي عمود الشعر تمثلت اتجاهات النقد القديم العامة وخصائصه الحوهرية .

وقد جمع قدماء نقادنا تحت اسم « عمود الشعر » وجوه صياغة القصائد ، كما استنتجوها من الأدب الحاهلي خاصة ثم من شعر صدر الإسلام ، والعصر الأموى ، وقد حلوا على من خرجوا على عمود الشعر مثل مسلم ويشار وأبى نواس ، وأكثر من تعرض لنقدهم من الشعراء هو أبو تمام . . وباسم عمود الشعر ، نقدوا كثيراً من معانى هولاء الشعراء . .

ولا بد لنا قبل التعليق على آرائهم والتمثيل لها أن نبين المعانى التى تضمنها عمود الشعر ، فيا فهموا منه ، ولنسهيل منابعة القارئ لما نقول ، نقسم ماقالوه إلى ثلاثة أقسام : مايخص اللفظ من حيث جرسه ومعناه فى موضعه من البيت ، ثم مابتعلق بمفهوم المعنى الحرق فى ذاته ، ثم مابخص تصوير المعانى الحرثية وصلها بعض . . ونوجز القول فى هذه النواحى الثلاث على ترتيب ماذكرنا .

هم يشترطون فى اللفظ ألا يكون غريبا فى استعاله ولا مبتللا ، ومقياسه أن يكون بحيث تفهمه العامة إذا سمعته ، ولا تستعمله فى كلامها ، ثم يشترطون ألا يقع فى حروفه تنافر بحيث يثقل فى نطقه . . وهاتان ناحيتان حاليتان فى اللفظ ، ونلحظ فهما أنهما غير صحيحتين على إطلاقهما . . فاللفظ اللمارج قد يجود عوقعه ، ولا يننى عنه سواه فى ذلك الموقع . . ونكتبى هنا بائتيل بكلمة وأيضا ، المبتللة ، فانها — فها ترى — حسنة الوقع فى قول الشاعر

كانت فَأَوْدى بها جودٌ ولعْتُ بهِ

وللمساكين أيضا بالنَّدَّى وَلَعُ

وكذلك الحال فيما لو استعملت كلمة ثقيلة فى النطق للايحاء بمعنى حمالى . . فسكلمة و ضيزى، مثلا ، حسنة ، بل معجزة فى موقعها من قول الله تعالى :

د تلك إذن قسمة ضيري . . .

ويضاف إلى هاتين الناحيتين الحاليتين في اللفظ ناحية ثالثة حمالية أيضا ، وهي أن يقع اللفظ موقعه من القافية كائه الشيئ الموعود المنتظر ، بحيث لا ياتى به الشاعر لمحرد إنمام البيت ، فيمكن الاستغناء عنه ، وهذا مانوافقهم عليه ، لأنه صحيح كل الصحة . .

أما ماذكروه من ناحية عقل مجافاة الشاعر للوضع اللغوى فى استعمال اللفظ ، وكذلك ماأوجبوه أن لا يزيد اللفظ على معناه أو ينقص عنه ، فإن الأمر ن معا يتصلان بالدلالة الوضعية للسكلمات ، لا بد لالتها الحالية .

وننتقل الآن إلى ماقالوه خاصا بالمعنى الجزئى: وقد ذكروا فى ذلك أموراً ثلاثة ، هى شرف المعنى ، وصحة المعنى ، ثم الإصابة فى الوصف ، والمتتبع لحقيقة ما ريدون من هذه الأمور يقف على أن لها معانى لاتتبادر إلى اللهن على قراءة أصطلاحاتهم هذه لأول وهلة .

فشرف المعنى - عندهم - أن يقصد الشاعر إلى ماسموه : د الاغراب والايداع ، أى اختيار الصفات المثلى إذا وصف الشاعر أو مدح ، بدون مبالاة بالواقع ولا بالصدق . . وهم لذلك عتدحون امرأ القيس يصف فرسا باثها سريعة العدو ، دون أن يستحها راكبها ، لأنها فرس كريمة ، حين يقول :

#### على سابح يُعطيكَ من قبل سُؤْلهِ أفانَين جَرْي غَيْرَ كَزُّ ولا وَاني

ويفضلون ذلك على وصف امرئ القيس نفسه لحيل البريد با"بها لاتجرى إلا إذا ضربها راكبها بالسياط أو العصى . . مع أن امرأ القيس صادق فى الحالن . . لأنه فى البيت الأول يصف فرسا كرعة ، وفى الثانى يصف خيل البريد كما كانت عليه . . ومدار تفضيلهم فى ذلك هو « الابداع والاغراب أى بلوغ أقصى الصفات ، يقولون : « إنما توصف الفرس بالسرعة فى جميع حالاتها ، إذا حركت وإن لم تحرك ، فتشبه بالكواكب والبرق ، والحريق والعيث والسيل . . . »

والمتتبع لشرف المعنى فى كتب النقد القديمة ، بجد أنه مرتبط بهذا الامداع والاغراب الذى سيطربه التقليد على الأصالة والصدق. وتتيجة لهذا المبدأ من مبادئ عبود الشعر ، برون أن مدح الشاعر لزين العابدين على من الحسين بقوله :

يغضى حياء ، ويُغضَى من مهابته فما يُكلَّمُ إلاَّ حين يبتسم أقل فى المدح : : أهل ألف الشركِ حتى إنه وأخفْت أهل الشركِ حتى إنه لتخافُك النُّطَفُ التي لم تُخلق

وواضح أن البيت الأول أجود وأصدق ، ولسكنه ، فى نظرهم ، دون البيت الثانى لأن فى بيت أبى نواس و دليلا على المهابة ورسوخها فى قلب الشاهد والغائب ، . . وهو مايتفق ومبدأهم العام فى جعل الشي الموصوف أو المملوح ومثلا » . . .

ونعتقد أنهم في هذا متأثرون تأثراً خاطئا بأرسطو ، حين تحدث في طرق المخاكاة في كتابه : والشعر » فقال إنه بجوز للشاعر (المؤلف المسرحي) أن يصف أشخاصه في المائساة كما بجب أن يكونوا عليه ، وإن يكن ذلك مستحيلا في الواقع ، لأن الشاعر يقصد إلى ابراز فضائل شخصياته التي خلقها في مائساته ليلحظها المشاهد أو القارئ للمأساة ، وكذا إذا أبرز هذا الشاعر صفات نقص في المسرحية ، فركز في مخيل واحد صفات كثيرة للبخل ، لتكون النقيصة ملحوظة ، وإنما بجوز رسم الشخصيات المسرحية على هذا النحو من الفضائل أو النقائص ، لأنها عثابة نماذج عامة . . وإنما يتحدث رسطو في المسرحية كما هو معلوم . . ولسكن نقادنا نقلوا هذا المعنى من المسرحية إلى القصائد ، وانمنلوه مقياسا عاما للجودة ، في قصائد المدح أو الوصف فيها شي محدد ، وهذا اقتباس خاطئ من أرسطو .

ومن الغريب أن يقع فى هذا الحطأ عبد القاهر الحرجانى نفسه – وهو خير نقاد العرب القدامى فيا نرى – حين استحسن قول أبى طالب الما مونى فى بعض وزراء تخارى ، عدحه با نه قد عم جوده المعوزين حيماً فا غناهم ، حى لم يعد بجد من يطلب منه نوالا ، فهو لا ينام الا رجاء أن برى من يسائله فى المنام ، ما دام لم بجد من يسائله المعروف فى اليقظة ، ويقول هذا الشاعر .

#### لا يذوقُ الإغفاء إلاَّ رجاء أن يرى طبْفَ مستميح رَواحَــا

وهذا تعليل بما هو خير معروف ، ولا ما ُلوف ، وبما هو بعيد من الصدق ولمسكن عبد القاهر يفضله على قول قيس بن الملوح في ليلاه :

#### وإِنَى لأَستغشى ومسا بِيَ نَعْسَةُ لعلٌ خيسالاً منكِ يْلقى خياليسا

وذلك أن الاغراب عند هولاء شير من الصدق النفسى أو الواقعى . . وهذا دليل على أن الصدق ـ - حتى عند من دعوا إليه من نقاد العرب القدامى مثل عبدالقاهر نفسه ــ لم يكن وراءهعلف فنى محدد. . وقد اتبعوا فى ذلك مبدأهم العام فى عمود الشعر ه

ويتصل بالمعنى السابق قولهم بالإصابة فى الوصف ، ويقصدون به أن يذكر الشاعر المعانى العامة التي لا تتصل بالموصوف أو المملوح إلا من حيث أنه مثال . . ويذكرون مثلا على ذلك أن زهيراً كان مصيباً ، لا لأنه مدح هرم بن سنان بصفاته الخاصة ، بل لأنهمدحه بالصفات العامة الرجل الكريم من حيث أنه مثال كريم .

وهم بشرطون لصحة المعنى ألا نخالف الحقيقة التاريخية المعروفة ، إذا تعرض لذكرها ، وهوما لا اعتراض لنا عليه ، كما يشترطون ألا مخالف العرف السائد . . ولذلك يرى الآمدى أن البحثرى خرج على عمود الشعر . حين وصف أنه بكى فراق الحبيبة ، وأن الدموع زادت من لهيب شوقه إثر القراق ، يقول البحترى .

### نصرتُ لها الشوقَ اللَّجُوجَ بأُدمع

تلاحقُنَ في أعقابٍ وَصْــلٍ تصرُّمَا

ويعلل الآمدى لللك بائن الشوق يشفيه البكاء ولا يزيد منه . . وإنما قاس الآمدى البيت جدا المقياس ، لأن المائوف فى الشعر الحاهلي أن البكاء يشفى من الشوق . . وهذا صبح من ناحية نتيجة البكاء ، أى أن الإنسان يشعر بعده بما يشبه عملية و التطهير ، التي تحدث عنها أرسطو . . ولكن من ناحية أخرى لا مجافاة للصدق فى بيت البحترى ، ذلك أن البكاء فى أثناء الانفعال يزيد من العاطفة ، كما يزيد الانفعال كذلك على روية الفواجع فى المائسة قبل أن محدث و التطهير ، فيما بعد ، على حسب نظرية أرسطو . . فكلا المعنين صحيح ، ولا وجه لنقد البحترى إلا لأنه خالف ماجرى عليه عرف الشعر الحاهلي .

ومثال آخر لنقدهم للمعنى الحزئى على حسب العرف السائد ، قولهم إن الشعراء كانوا يقصدون الديار و الأطلال للوقوف عليها ، وهم على ركائبهم ، دون نزول عن مطيم . . فكان الشاعر يقول : « قفا » ، أو « قفوا » ، إذا صادف الأطلال في طريقه ، فإذا اضطر إلى أن يعرج عليها في مسره ، قال : « عوجا » أو « عوجوا » ولذلك رأوا أن الشاعر « كثيراً » قد خالف هذا العرف حن قال :

خليليٌّ ، هذا رَبْعُ عزَّةً ، فاعقِلا

قلوصَيْكُما ،ثم ابكيا حيث حلت

لأنه لا تعقل الإبل إلا إذا نزل صاحبها عنها . . على أن و كثيراً ، كان أمويا وفي العصر الأموى استقلت القصائد بالغزل ، خلافا لما كان عليه

الشعر الحاهلي في حملته ، فلا عجب أن يحتفل كثير بالأطلال ، وينزل عن مطيته ليبكي علمها .

وأخيراً ــ فيما مخص صحة المعنى ــ يشترطون ألا يخالف العرف اللغوى . ولذا عابوا على أبي تمام وصفه الحلم بالرقة ، فى قوله :

رقيقُ حواشي الحِلم ، لو أَن حِلْمَه بكورُهُ . بكفَّيْك ،ماماريتَ في أَنه بُرْدُ .

لأنه لم يصف الحلم بالرقة أحد من شعراء الحاهلية والإسلام ، وإنما يوصف الحلم بالعظمة، والرجحان والثقل والرزانة . . فيقال إنه ثقيل ، وإنه زن الحبال . .

ونقف قايلا عند هذا العرف اللغوى ، فنقول إن له جانبين : جانب المجاز الما ثور الذى فرقت فيه اللغة بين المعنى الوضعى والمعنى المجازى ، واشهر بين أهل اللغة . . وهذا المجاز خاص بكل لغة ، فنى الأدب الفرنسى مثلا ، لا يشبه الرجل بالحبل فى الحلم ، ولا المرأة بالقمر مثلا . . فإذا تعرض الكاتب أو الشاعر لنوع من هذا المجاز الما ثور الحاص فعليه أن يلز جيجدود العرف . . وغالبا مايلجا إليه الشاعر التقليدى ، لأن قوائم المجاز من هله ألنوع أشبه بقوائم المجاز من هله ألنوع ونعود إليها بالذاكرة ، لا بالأصالة وصدق الاحساس . . ويلتحق بذلك قولهم : كثير الرماد ، أو جيان الكلب ، كناية عن الكرم ، وما إليهما . وإذا خالف الشاعر هذا النوع من المجاز اللغوى قصداً إلى التجديد ، دل ذلك على ضبق أفقه فيا يسوقه من تلك المعانى ، كا في قول أبى تمام .

فلويْتَ بالمعروف أعناقَ المُني وحطمْتَ بالإِنجازِ ظَهْرَ الموعد فى هذا البيت يصور الشاعر أن الممدوح قد وفى بوعده حين حطمه . . وليس هذا موافقا لما جرى عليه عرف اللغة . . لأن اللغة ـ كما لحظ الآمدى ـ تقول : صح وعد فلان إذا تحقق . ويقولون : إذا أخلف وعده فقد أماته . .

ومن هذه الناحية تختص كل لغة بعرف محدد بنوع من المحازات لايشركها فيه سواها ، ومن هذه الناحية ، أيضاً ، ليست المحازات من باب المحقولات العامة التى تتفق فيها اللغات والأجيال حيماً ، كما يرى ذلك عبد القاهر ، حين يطلق القول بأن الاستعارة إذا كانت مفيدة وغير جارية في اللفظ — وهذا الأعلب من أحوالها — فإنها لا تختص بالعربية ، بل هي عامة ، ويضرب مثلا لذلك باستعارة الأسد للشجاع ، والشمس والقمر لذى الحال والهاء ، ويتضع مما ذكرنا أن هذا القول على إطلاقه غير مصيب ، لأن الاستعارة غير مقصورة على المعانى العامة المشركة في كل اللغات ، إذ أن لسكل لغة عرفها .

ومن جهة أخرى ، لاشك أن تشبيهات العرب ، وهى أساس استعاراتها ، صورة لما أدركه العرب في باديتهم ، وما مرت به تجاربهم . . فينبغي ألا تكون عقبة في سبيل الترود بكل معنى جديد ، وصور جديدة ، تسفر عنها المعارف أو البيئة ، ولا يصح رجوع الشاعر أو المكاتب إلى صنوف الحيال التقليدي الا إذا كان له أساس من مشاعره الحاصة وتجاربه ، إذ لا ينبغي أن يصور شعوره بما لا علم له به ولا شعور ، لأن ذلك ينال من صدقه وأصالته الفنية . ولحكن هدا ما فم يلتفت إليه النقاد . . فبعضهم نقد المعانى الحزئية على حسب العرف اللغوى السائل . . وغالبا ما فعلوا ذلك في موازناتهم . . وهذه ناحية عمودة ، لأنها تكشف عن أصالة اللغة وخصائصها الحازية ، كما تكشف عن ضيق الأفق في التجديد ، حين يتعرض الشاعر لما يخالف هذا العرف ، ظانا ضيق الأفق في التجديد ، حين يتعرض الشاعر لما يخالف هذا العرف ، ظانا البيت الذي سبق أن أوردناه له . . وبعض النقاد الآخرين – رغبة منهم في البيت الذي سبق أن أوردناه له . . وبعض النقاد الآخرين – رغبة منهم في البيت الذي سبق أن أوردناه له . . وبعض النقاد الآخرين – رغبة منهم في تسجيل ما يقضى يه هذا العرف – حصروا ماجرى عليه العرب في طريقتهم في التحفيل ، بذكر النشيهات التي كانوا يستسيغونها ، بريدون أن يضعوا بذلك

النماذج الحميدة بين يدى الشعراء، فيذكرون أن العرب كانت تُشبه الحميل الباهر الحسن بالشمس ، وتشبه المهيب الماضى الأمور بالسيف ، وتشبه المعالى الممة بالنجم ، والحليم الركن بالحبل، وتُشبه عن المرأة والرجل بعين الظبى أو البقرة الوحشية ، والأنف محد السيف . . ثم يذكرون أن على الشاعر ويتوق الاقتصار على ذكر هذه المعانى التي يغير عليها ، دون الإبداع فيها ويتوق الاقتصار على ذكر هذه المعانى التي يغير عليها ، دون الإبداع فيها والتلطف لها ، لتلا تكون كالشئ المعاد المملول و . وبذا صار النقد وعند من نحوا هذا المنحى ستلقينا لكيفية الإغارة على معانى الأقدمين ، والتلطف فيها ، حتى يخفى على القارئ مامها من تكرار مملول . . فلم يعد النقد إشادة بأصالة الشاعر ، ولا كشئة عن الصلة بن صوره وتجاربه .

وأخبراً نذكر ماقالوه خاصا بالمعانى الحزائية فى داخل القصيدة . . وأهم مايعنينا هنا هو ماقالوه خاصا بما سموه : ﴿ التَّحَامُ أَجْرُ امْ النظمُ والتَّتَامُهَا ﴾ . ويقصدون أن يتم انتقال الشاعر من كل جزء من أجزاء القصيدة إلى الحزء الذي يليه على نحو جيد ، على حسب ما جرت عليه تقاليد القصيدة العربية منذ الحاهلية ، على الرغم من أن هذه الأجزاء في القصيدة ــ من وقوف على الاطلال وذكر الديار والحبيب ، والرحلة إلى الممدوح ، ثم المدح – لاصلة يينها في الحقيقة ، ولا عكن أن تكون لها وحدة فنية من نوع ما . وإنما ريدون إجادة وصل هذه الأجزاء وكني . . وهو مايسمونه و حسن التخلص ٤ مَن غرض إلى غرض في القصيدة الواحدة . . على أنهم اعترفوا بائن حسن التخلص ، على هذا النحو ، ثما عنى به المتا خرون ، دون الحاهلين والمخضر من ولهذا لم يوشر حديث نقاد العرب عن التحام أجز اء القصيدة في بنية القصيدة ، بل اتخذوا القصيدة الحاهلية نموذجا يحتذي على مابين أجزائها من تفاوت يتناقض مع مانعر فه اليوم من معنى الوحدة . . وقد كانت أبيات هذه القصيدة تتوالى على نحو لا يبرره إلا واقع حياة البدوى ومشاعره النفسية . . فكان غالبًا مايتخيل أنه في رحلة ، يصادف فيها أطلال منازل الأحبة ورسومها ، فيقف يبكيها ، متذكر ا صبواته مع حييبته الراحلة ، ويصف مطيته في سفره ، وغالبًا ماكانت الإبل ، ويذكر ماصادف في رحلته من أهوال ومشاق ،

لينتقل إلى غرض القصيدة من مدح أو غيره . . ثم ينتهى من قصيدته دون أن يعنى بخاتمها . . ومنذ العصر العباسى ، حفل النقاد والشعراء معا بالبدء وبالانتقال منه إلى الغرض ، ثم بالخاتمة . . وحول ذلك تدور الوجوه البلاغية العربية من براعة الاستهلاك ، والتخلص أو الخروج ، ثم براعة الختام أو المقطع .

ثم عنى النقاد العرب كذلك ــ منذ القرن الثالث الهجرى ــ بصلة المعانى بعضها ببعض فى داخل الحزء الواحد من أجزاء القصيدة التقليدية . . ولذلك عابوا أبيات الشعر التى لاصلة بن معانبها بعضها وبعض . . وبحكى الحاحظ أن شاعراً قال لآخر : أنا أشعر منك . . فقال له : وبم ذاك ؟ قال لأنى أقول البيت وابن عمه » .

وفى هذا المعنى يقول الشاعر :

وبعضُ قريضِ القوم أو لادُ علة يكذُّ لسانَ الناطقِ المتحفظ

يقصد أن هذا الشعر ـــ لتنافره وانقطاع الصلة بين أبياته ـــ يشبه أبناء الضرائر . .

وقد نحيل للقارئ أن هوالاء النقاد قد فهموا وحدة القصيدة فى معناها المعضوى. وهذا خطأ ، اقرأ مثلا قول ابن رشيق : « من حكم النسيب الذى يفتتح به الشاعر كلامه أن يكون ممزوجاً بما يعده من مدح أو ذم ، متصلا به غير منفصل منه ، قان القصيدة مثلها مثل خلق الإنسان فى اتصاله أجزائه بعضها ببعض ، فتى انفصل واحد منها عن الآخر ، وباينه فى صحة التركيب ، غادر بالحسم عاهة تتخون عاسنه ، وتعنى معالم حاله « ويتضح من هذا النص أن تشبيه القصيدة نحلق الإنسان لا يعنى فى شي أن أجزاءها الفنية ذات وظائف عضوية ، كما نقهم الآن من معنى وحدة القصيدة ، بل كل ما يقصد إليه ابن رشيق هو القول با أن على الشاعر أن مجيد وصل أجزاء القصيدة وصلا

جيداً ، ويذكر مثلا لذلك إجادة وصل النسيب بالمدح . . ثم هذا نص آخر قد يدل من يقرعون متسرعين على أن بعض هؤلاء النقاد قد فهم معى وحدة القصيدة الفنية او العضوية . .

يقول ابن طباطبا : و وأحسن الشعر ما ينتظم القول فيه انتظاما ينسق به أوله مع آخره . . . فاذا قدم بيت على بيت دخله الحلل ، كما يدخل الرسائل والحطب إذا تقص تا ليفها . . ويكون خروج الشاعر من كل معنى يصنعه إلى غيره من المعانى خروجا لطيفا . . حتى تخرج القصيد كاتها مفرغة إفراغا . . لا تناقض في معانها ، ولا في مبانها ، ولا تكلف في نسجها » . ولسكن نفس المؤلف لا يلبث أن يقول :

ويسلك (الشاعر) منهاج أصحاب الرسائل فى بلاغاتهم، وتصرفهم فى مكاتباتهم، قان للشعر فصولا كفصول الرسائل، فيحتاج الشاعر إلى أن يصل كلامه حلى تصرفه فى فنونه حصلة لطيفة، فيتخلص من الغزل إلى الملابح، ومن المديح إلى الشكوى، ومن الشكوى إلى الاستهاحة، ومن وصف الديار والآثار إلى وصف الفيافي والنوق. . با الطف تخلص، وأحسن حكاية، بلا انفصال للمعنى الثانى عما قبله، بل يكون متصلا به وممزجا معه، وفى هذا النص برى ان طباطبا أن مجرد وصل أجزاء القصيدة حملي نظامها الما ثور، فى حمها بين الغزل والمدح، أو وصف الديار والآثار والنوق وحدة لحا، فلا يكون الممنى الثانى منفصلا عما قبله، منى تخلص الشاعر إليه تخلصا حسنا، وإن كان فى واقع الأمر مغايرا للمعانى الى سبقته.

وهما سبق يتبين أن عمود الشعر لم تفهم فيه الوحدة إلا على أنها وصل أجزاء القصيدة القديمة بعضها ببعض . . فلم يؤثر هذا الإدراك شيئا فى بناء القصيدة . . نعم قد ترك بعض الشعراء البكاء على الأطلال ووصف الإبل ، ولحسكنهم استبدلوا بهما وصف الحمر والقصور والمطايا الأخر ، فكان مبلغ جهد النقاد هو الدعوة إلى تقليد الأقدمين أو محاذاتهم . . وكان اعتادهم على عمود الشعر فى معانيه السابقة أبعد ما يكون من التجديد الحق الشامل . كما كان حكمهم على الشعراء المجدد باسم عمود الشعر قاسيا مضللا فى أكثر الأحيان .

وتكاد تنحصر مقاييس النقد الما ُخوذه من عمود الشعر فى تقليد الأقدمين أو محاذاتهم ، وفى الرجوع إلى العرف اللغوى كما شرحنا ، وفى الذوق العام التقليدى الذى غالبا ما يعوزه التجديد ، ثم إلى الإبداع والاغراب على نحو ماسيق . .

و يمكن إرجاع عمود الشعر إلى مقاييس بلاغية محضة فى كل ماذكرناه وقلد حرصنا على ذكر كثير من وجوه البلاغة للمتصلة بما ذكرنا من معان . . كما يمكن أن ترجع الاغراب والإبداع أو شرف المعنى إلى ماسموه فى البلاغة : المبالغة ، وإن كان هو لاء النقاد لم يبينوا الصلة بين المبالغة والصدق ، فلم يفطنوا إلى أن المبالغة — من حيث هى — لا تنافى الصدق ، بل قسد تتحم أحيانا من أجل صدق الأداء النقسى . وهذا ما يطول بنا شرحه الآن .

وكان من الحير أن لم يعبا كثير من الشعراء بعمود الشعر وقواعده الصارمة ، فجددوا في معان وصور كثيرة ، على أن أكثر تجديدهم ظل في بجال المعانى الحزئية . . وقد تكلف كثير منهم في الحروج على عود الشعر ، وأوضح مثل لللك أبو تمام ، وقد كان شعره مثار كثير من الحدل والحصومة بين أنصار القدماء وأنصار المحدثين . . وظل الحروج على عمود الشعر محدود الأثر في الشعر والنقد قبل العصر الحديث .

ويتين من تعقيبنا على ماذكروه ، أن نقدنا الحديث يتجاوز كثير آهذه الحدود الضيقة التى ذكرها النقاد قديما فى عمود الشعر ، فنقادنا فى العصر الحديث وفى طليدم الأستاذ العقاد وزميلاه والمازنى قد خرجوا على عمود الشعر ، خروجاً منمراً محمود الأثر . . وكان الاستاذ العقاد أعظمهم أثراً وحده القصيدة فى نقده . وأول مايستحق التنويه من تقده هو دعوته إلى وحده القصيدة العضوية ، وشرحه لهذه الوحدة شرحاً عميقاً ، ثم دعوته إلى الصدق ، وأصالة الشاعر ، ورجوعه إلى ذات نفسه فى صوره ، وكذلك دعوته إلى التجديد فى الصورة ، وأن جودتها لا ترجع إلى وجه الشبه بن المشبه والمشبه به فى التشبيه أو الاستعارة ، مما يسمى فى البلاغة القديمة : الحامع فى كل ، ، بل ترجع إلى مدى نجاح الصورة فى إثارتها للشعور ،

وصلها بذات النفس . . وبفضله ، وبفضل المحددين من نقادنا أصبحنا لاننظر إلى الألفاظ والحمل والعبارات ، على أنها جزئيات مستقلة يقاس حسها في ذاتها ، بل إننا نفهمها ونقيس حسها ، ونقف على أخص خصائصها ، في وظيفها العامة في بنية القصيدة . . ولا يتسع المحال لبيان صنوف هذا التجديد المثمر في الشعر الغنائي الحديث ، وهو الذي قام على أنقاض عمود الشعر القدم .

# القُّ نِرْآن وَصدق لِأَدَاء فِي الشِّعر

ريد في هذا المجال إيجاز القول في قيمة مادعا إليه القرآن الكريم من صدق الآداء في الشعر ، واتفاق هذا الصدق مع تقدم فن الشعر نفسه ، وصلة ذلك بمفهوم الشعر في عهد الرسول ، مع التنبيه إلى أن قليلا من نقاد العرب في القديم هم الذن تنبوا إلى قيمة صدق الآداء في نطاق ضئيل هو نطاق الصدق الخلق فحسب ، دون عناية بيان أثر ذلك الصدق في تقدم الشعر نفسه .

معلوم أن القرآن السكريم ننى عن الرسول صفة الشاعر ، وسما به عن ثلك المنزلة ، فقال : « وما علمناه الشعر وما ينبغي له » .

وأنكر على من يتهمون القرآن با ثه شعر : ﴿ وَمَا هُو بِقُولُ شَاعَرِ ، قَلِيلًا مَانُومُنُونَ ﴾ . ثم فصل بعض التفصيل ماينكر على الشعراء من صفات : والشعراء يتبعهم الغاوون ، ألم ثر أنهم في كل واد يهيمون ، وأنهم يقولون مالا يفعلون ﴾ .

وواضح أن القرآن الكريم لم يعب الشعر من ناسية قوة التصوير ، إذ أن هذه القوة هي مقياس بلاغة الكلام التي بلغ القرآن الكريم فيها قة الإعجاز ، ولذلك كان كثيراً مايستشهد شراح هذا الاعجاز على قوة التصوير العامة بكلام البلغاء من ناثرين وشعراء ، كما لا يُستطاع إنكار قيمة موسيقي الأداء في الكلام وأنها تعين على قوة هذا التصوير في النثر والنظم مما ، مما تنبه إلى بعضه نقاد العرب القدامي أنفسهم وذكر منه أبو هلال ماسماه : ازدواج في النثر ، وقسمه إلى ماهو متعادل الأجزاء في الطول مُتقاربها ، مثل له من القرآن الكريم بهاتين الآيتين : ووأنه هو أضحك وأبكي ، وأنه هو أمات وأحيا ، ، وولسم بآخليه إلا أن نغمضوا فيه » .

ولمُمَا الذي ينكره القرآن على الشعر هو الذي ينافى صدق الأداء وهذا متصل بمفهوم الشعر في عصر الرصول نفسه .

ذلك أن شعراء العرب في بادئ الأمر كانوا لا يتكسبون بالشعر ، وكان الشاعر في الحاهلية ... أرفع منزلة من الشاعر في الحاهلية ... أرفع منزلة من الحطيب ، لحاجتهم إلى الشعر في تخليد المآثر وحماية العشيرة ، « فلما تكسبوا بالشعر صارت الحطابة فوقه » ودامت هذه المكانة للشعر صند المسلمين ماذكر بفضيلة أو حث على خير .

فكان عمر بن الخطاب لا يكاد يعرض له أمر إلا أنشد بيت شعر ، وأوصى عبد الملك بن مروان مؤدب ولمده بقوله : « وعلمهم الشعر بمجدوا وينجدوا ، ويقول معاوية لابنه : « يابني ارو الشعر وتخلق به ، فلقد هممت يوم صفين بالفرار مرات فا ردنى عن ذلك إلا قول ان الاطناية :

أَبت لى هِمْتَى وأَبى بلائى وأَخْلَى الحَمْدَ بالثمن الربيع وإقداى على المكروهِ نفْسى وضْربى هامة البطل المشيح لأَدْفَع عن مكارم صالحات وأحمى بعدُعن عِرْض صحيح

فكانت مهمة الشعر هي تسجيل المحامد ، وتصوير آيات البطولة الحلقية ، لتجد سبيلها إلى النفوس ، ثم الدفاع عن القبيلة . ومن ناحية تسجيل الفضائل السائده تشبه رسالة الشعر العربي نظيرتها في الشعر اليوناني ، إذ كان الناس يستشهدون للخلق السائد وآيات البطولة من كلام هو ميروس كما كان أفلاطون يشيد برسالة الشعر الصادق في تمجيد الألوهية والفضيلة ، وعلى هذا النحو لا سواه يجب أن نفهم بيت أبي تمام إذا أردنا أن نصوب معناه ، حمن يقول :

ولولا أمورٌ سنَّها الشعرُ مادرَى بُناة العلا من أَ ْينَ تؤُتىالمــكارمُ وأول مانال من مكاتة الشعر منذ الجاهلية هو التكسب به . ولم تكن العرب في القديم تفعل ذلك ولسكن ربما نظم أحدهم في الشكر على صنيعة أسديت من قبل إليه ، إعظاما لها ، لأنه لا يستطيع أداء حقها ، وهذا لا ينافى الصدق في حال من حالاته . ولعل خبر ما يمثل به لذلك قول رجل من بني عبد الله بن غطفان ، وكان قد جاور في طئ وهو خائف :

جزا الله خيْرًا طيَّتًا من عشيرة ومن صاحب تلقـــاهُم كلَّ مجمَع ِ همُ خلطونی بالنفوسِ ودافعــوا

ورا ثى بركن ذى مناكبَ مدفع وقالوا: تعلَّمْ أَنَّ مَالَك إِنْ يُصَبِّ نُفِدْكَ ، وإِنْ تُحبَسْ نَزُرْكَ ونَشْفَع

حتى جاء النابغة الذيباتى ، وقبل الصلة على الشعر ، وخضع للنمان ابن المنذر ، ثم جاء الأعشى فجعل الشعر متجرا يتجر به ، ومن هنا نزلت مكانة الشعر ، وهان ، لأنه نافى الصدق .

على أن من المادحين من مال إلى تحرى الصدق ، واتخذه له مذهبا ، دافع فيه عما يعتقد . ومن هنا استصوب الرسول عليه الصلاة والسلام شعر حسان الذي يقول :

ولسكن أكثر الشعراء والنقاد القداى ساروا على غير هذا النهج ، ففصلوا بين الشعر والصدق ، دون أن يفصلوا القول في معنى الصدق ، فلم بفرقوا بين صدق الأداء والنفس والصدق الواقعي ، وصدق التصوير ، أى الصدق الفنى . ورأى جمهورهم أن الشاعر لا يطالب يصدق ولا هدف ولا بشئ مما يفرضه الدين و« أن الدين بمعزل عن الشعر » . . وهسدا إنكار لقيمة الصدق في الشعر بمعنى الصدق الخلق على أوسع نطاق .

ثم أعفوا الشاعر كذلك من الصدق الواقعى فناقضة و الشاعر نفسه في قصيدتين أو كلمتين – باأن يصف شيئا وصفا حسنا ، ثم يذمه بعد ذلك ذما يينا – غير منكر عليه ولا معيب من فعله ووحسبه المهاره في الصياغة ولو أدى. ذلك إلى تزييف الحقائق ، والذي يراد من الشاعر – في نظرهم – هو زخرف القول و وإن زخو شعره بقول الزوروقد ف المحصنات ، فليس فحش المعنى في نفسه مما يزيل جودة الشعر ، كما لا يعيب النجار رداءة الحشب في ذاته » . وكم من جواد مخله الشعر و مخيل سحفاه ، وشجاع وسمه بالحين وجبان ساوى به الليث . . وغيى قضى له بألفهم وطائش ادعى له طبيعة الحكم » .

ولم يعد ذلك نقصا في الشعر لدى هؤلاء النقاد ، وهم يعلمون أن الشعراء يفعلون ذلك اتباعا لأهوائهم ، أو طلبا للكسب بشعرهم من فوى النفوذ والحاه . وقد تنبه إلى خطر ذلك بعض النقاد ، فقسم الشعر إلى ماهو خير كله ، وإلى ماهو ظرف كله ، ثم إلى ماهو شر كله ، وذلك هو الهجاء وما تسرع به الشاعر إلى أعراض الناس ، وشعر يتكسب به ، وذلك أن يحمل إلى كل سوق ماينفق فها » .

ومن أجل ذلك استهين بقيمة الشعر في جملته ، يقول الأصمعي : « الشعر نكد بابه الشر . . « و ترفع كثير من الشعر أء عن قول الشعر بعد أن أسلموا . فهذا لبيد بن أبي ربيعة لم يقل سوى بيت واحد بعد أن أسلم ويقال إن هذا البيت هو :

الحمــدُ للهِ إِذْ لم يأتِنِي أَجــلي حتَّى كســانى من الإسلام ِ سرِبالا وقد أجاب عمر بن الحطاب ــ حين استنشد عمر من شعره ــ بقوله : ماكنت لأقول شعراً بعد أن علمني الله من القرآن .

على أن فى الآية الكريمة التى أوردناها فى صدر هذا المقال ، مايدل على أن الشعر ، من حيث هو ، لا يتنافى مع قضايا الخلق والدين ، ولسكنه يتنافى معه من ناحية مفهومه الذى كان سائداً حين ذاك حين لم يكن الشعراء محلفون بالصدق فى صورة من صوره :

والشعراء يتبعهم الغاوون ، ألم تر أنهم فى كل واد يهيمون ، وأنهم بقولون مالا يفعلون ، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات . . »

وذلك أن الشعراء الذين بمفلون بالصدق كانوا قلة . وكان الشعر فى حاجة إلى استقامة مفهومه بصلاحه وصلاح أهله . وذلك عن طريق الصدق عيث لا يعبر الشاعر عما لا يعتقد ، ولا يسوقه متجرا يتكسب به ، فيمتهنه وعنهن به نفسه . ولو أن النقاد القداى وجهوا جهودهم إلى إقامة معنى الشعر بتقويمه على أساس صدقه ، كما تنبه الآية السكريمة إليه ، وكما اهتدى إلى ذلك النقاد المحدثون في فرضهم صدق الآداء النفسي والفي ، لبلغ الشعر العربي منذ القديم منزلة أرق مما وصل إليها ولسكان قد ارتبى إلى مرتبة عالمية .

حقا كان شعر المدح لدى الأمم الأخرى فى القديم ، ولــكنه كان عدوداً إذا قيس بشعر الملاحم والمسرحيات ثم القصص التى كان لها أثر كبير فى توثيق الأدب بالمجتمع وأداء رسالته لمدى تلك الأيم ، وإليك مثلا الشعر الفارسي القديم . فشعر المدح محدود فيه ، ولم يرتق الأدب الفارسي القديم إلى النطاق العالمي عن طريق هذا النوع من الشعر ، بل عن طريق التجارب الصادقة وشعر القصص والملاحم .

على أنا نفيه إلى أن قلة شعراء العرب القدامى والنقاد كذلك لم تحفل بغير الشعر الصادق . فقد تسامى هوالاء عن التكسب بالشعر ، ومن هوالاء حميل ابن معمر ، وعباس بن الأحنف ، وبحبي بن نوفل الحميري الذي يقول في بلال من أبي مردة :

فلو كُنْتُ مُمتدحاً للنَّوا لله فتَّى لامتدحْتُ عليهِ بلالا ولكنني لسُّتُ ممن يُريد لُه بمدح الرجال الكرام السؤالا م ، ويقنعُ بالودِّ منه منالا

سيكفىالكريم إخاءالكري

ويقول عبد الصمد بن المعذل :

تُكلَّفُني إذلالَ نفسي لعزِّها

وهان عليها أن أُهَــان لتُكرَما تقول : سل ِ المعروف يَحْييَ بن أكثم فقلت: سليه رُبُّ بِحْسى بن أكثما

ويعبر حكيم من شعراء الفرس عن قدر الشاعر ، وعن تبعة من محط من قدر نفسه حنن یکذب فی مدحه ، وهذا الشاعر هو ناصر خسرو ( (۳۹٪ – ٤٨١ هـ) حين يقول ماثر حمته :

> إذا اتخسلت الشعر لك مهنة واتخذآخر كذلك مهنة الموسيقسا فكم تصف من مرج ومن خزابي ووجه هو القمر ، وذوَّابة هي العنبر وتمدح بالعلم ونقاء الحوهر من رأس ملوم الجهل و دناءة الأصل وتمحشو نظمك بالأباطيل والطمع والأباطيل رأس مال الكافر أنا الذي لا يصب على أقدام الحناز ر نفيس درر لغة الفرس

هذا ، وكيار النقاد في العالم منذ أرسطو حتى اليوم عتمون الصدق ، لامن أجل الخلق و أثره في المجتمع فحسب ، بل من أجل تقدم الشعر نفسه . فاتحوى الشعر في الأداء هو ماصدقت فيه العاطفة وصدق فيه فكر قائله . وليس من باب المصادفة أن تكون أسمى القصائد من الناحية الفنية هي التي اعتمدت على تجارب عبر عنها الشاعر في صدق تفسى وإخلاص فكرى وشعورى . وقد أخذ نقادنا المحدثون وكثير من شعرائنا المحدث بهذا المبدأ ، فساد التعبير عن التجارب ، ومات أسعر المدح أو كاد ، تما كثر التعبير عن الوجدان الاجتماعي إلى جانب الوجدان الفردى الصادق . ولهذه الوجهة المهالحة نبت الآية الكريمة ، واستجاب إليها ذوو العقول والألباب الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه .

# العَقّادِ رَائِدُ الإِتِحاهَاتُ المعَاصرة في الشِّغرالعِرَبي

كنت أعتقد دائما أن الكتابة عن المرحوم الأستاذ العقاد ليست بالأمر اليسير ، ويجب أن يتهيها ويتروى فها كل من محس بتبعة الكتابة عن أعظم شخصية ظهرت فى تاريخ فكرنا الحديث ، وليس ذلك بسبب غزارة النتاج الفكرى ، والفنى ، والنقدى ، وعمق هذا النتاج ، وامتداد ميادينه فحسب ، مما انفرد به العقاد بن مفكرينا منذ بهضتنا الحديثة ، ولسكن على الأخص لأن وراء ذلك كله شخصية العقاد التي تنتظم هذا النتاج كله وتؤلف بينه ، وتتوحد معه ، حتى ليتحتم على الباحث هنا ــ مع ضرورة تذرعه بالصبر وطول الأناة فيما يقرأ أو يفكر ـــ أن يكون ذا ثقافة نهييٌّ له أن ينفذ إلى هذه المحالات أولا ، ثم محلها محلها من ثقافة العقاد وحياته ، والعقاد الإنسان ، والعقاد المفكر ، والعقاد الفنان ، ثم العقاد الأصيل الذي اختط لنفسه منهجاً في الحياة صادراً عن شخصيته هو ، في فترات كان الملق والنفاق والهربيج وتلون الحرباء من وسائل الظهور حتى فى مجالات التقافة نفسها ، وكان خطر هذه الوسائل غير مقصور على الحانب الاجتماعي والخلقي يعامة ، بل كان يتعدى كل ذلك إلى ماهو أخطر ، إذ كان يبعث الهوى على التضليل عن البحث الحاد وروئية الحقائق كما هي لدى من تصدوا لزيادة حركتنا الفكرية فى جيل العقاد . فكان بعضهم يهدم للنات الهدم ، متى رأى ذلك وسيلة للظهور ، ومخالف لذات المخالفة وعن غير اقتناع بينه وبين نفسه ، متى رأى ذلك طريقاً للتغلب وفي الحالة الأولى قد يهدم مااستقر من تراث ، لا لأجل تقوعه ، ولـــكن لانكاره حملة ، وفي الحالة الثانية ، يقوض سواه لمرتفع على أنقاضهم ، وبين الجرى وراء المزاعم الى تتسم بظاهر العلم ، والجرى وراء الهوى الذي ينبعث عنصفة الأثرة البغيضة يتبجح الباطل في صورة الحق ، وينطلي الزيف وتجد السطحية سبيلها إلى عقول الدهماء الذين يتعشقون

الحدة للدات الحدة ، ويستمرثون الانطلاق ، ولو إلى فوضى ، لها طابع ذهبى ، تبدو فيه محاكاة عياء ، كمحاكاة القرود ، ويشتبه هذا الانحراف للدى السطحين من المثقفين بالتجديد الحقيقى الذى يقوم القدم تقوعاً سلما ، مدعما بثقافة نظرية عميقة ، التجديد الذى لا يعرف رحمة فى سبيل تميز ما يستحق البقاء مما أصبح موضوعياً مرده إلى تاريخ الفكر ، وقد كان التجديد كله سبيلا لحفز الحمة ، وتفتح البصائر إلى مجالات خصبة ، ولسكن الاشتباه بين التيارين السابقين فى مجالات الفكر والأدب فى شهضتنا الحديثة فى مطلع بن التجديد وأدعياته ، فوجد معسكر الرجعين فى الثقافة ثغرة أتاحبها نزعة الأدعياء حتى أنكروا التجديد كله حملة ، أو استناموا إلى سطح الدعوات الحزئية و بهرجها ، فانصرفوا عن التعمق الذى من شائه أن يدعم التجديد الصحيح .

وكثيراً ماظهر دعاة التجديد في الشعر المعاصر بمظهر المعاداة العقاد ، لأنه لم يقر ماذهبوا إليه من تجديد في موسيقي الشعر الحديد ، زاعمين أن العقاد عدوهم اللدود في هذا الحانب . وهمنا هنا أن نثبت أن العقاد قد مهد لهمالطريق للدعوبهم هذه ، وكان رائدهم إلى جوهرها ، وقد أرسى حجبهم النظرية فها أكثر بما أرسوا هم أنفسهم ، وقد صرفهم ذلك عن روية أعدائهم الحقيقين ممن يتسترون بالصمت تقية ، على حين أن هولاء الأعداء المتوارين عن أعين هولاء الأعداء المتوارين كانت خليقة أن تطبح بالمحوة الحديدة من أساسها ، وإنما تحدثنا عن دعوة أسئ تطبيقها في الأعم الشعر الحديد نفسه لأن المدعوة في تفسها محيحة ، وإن أسئ تطبيقها في الأعم الأغلب من حالاتها ، وأعل هذا من أهم الأسباب التي دعت الأستاذ العقاد أن يقف من الشعر الحديد ودعاته موقف الحدود له ، وصورها ، وهي النقطة التي نقتصر على عرضها في هذا المجال .

كان العقاد الوحيد بين أقرانه الذى أرسى دعائم نقده على ثقافة نظرية وفلسفية واسعة ، هيا"ت له أن ينظر إلى العمل الأدبى بوصفه كلا ، وأن ينظر بعد ذلك إلى الحزئيات في ضوء هذا الكل . وقد عرف كيف عثل الثقافة العالمية ، في جانبها النظرى والعلمى ، بعد أن اطلع أدق اطلاع وأوسعه على تراثنا الأدبى القديم الذي تدوقه بحاسته الفنية المرهفة الخلاقة ، فاهتدى بذلك كله إلى مايدعم بناء القصيدة العربية ، ومهي للشعر أن يؤدى رسالته ، بتوفير الوسائل التصويرية الحديثة لها ، وكان من أثر ذلك أن تجدد إدراكنا الفي ، فقومنا المقهومات القدعة على مهج جديد ، ولا زلنا نجد صعوبة في تقيم هذا الإدراك على وجهه الصحيح ، حى لدى بعض من يتصدون للنقد في الحامعات ومعاهد التعليم ، من لا يكلفون أنفسهم مشقة الحهد وتعرف الصواب ، في نظريات استقرت ورست في الفكر العالمي منذ ما زيد على قرن ونصف من الزمان ، وكان للعقاد فضل جلائها لدينا على وجهها الصحيح العميق .

من المشهور الذي نشير إليه دون تفصيل ، أن بناء القصيدة القديم يقوم على مواصفات عامة ، بررتها بيئة البدوى في عصور الشعر العربي الأول ثم أقرتها ، وحمدتها اعتبارات عمود الشعر ، كما فهمه نقاد العرب وشرحوه ، في خيال الشاعر البدوى ، أنه يمتطى ناقته ، أو حمله للرحلة ، فيمر بالديار والأطلال فيتذكر صبواته ، ثم يصف مابراه في رحلته من نبات البادية وما يعانى في هذا الشعر كي يصل إلى الممدوح ، فيستميله إلى العطاء بما قاسى من مشقة الرحلة إليه ، ويصل ذلك بالمدح وعلى الرغم من أن كثيرا من القصائد القديمة لم تتبع هذا المنهج في حرفيته ، كما أقره القدماء ، فتمد كان من نتيجة إقرار النقاد له ، وغلبة سلطانه على معظم الشعراء ، أن غاب عن هزلاء حميعا معنى الوحدة الفنية القصيدة ، حتى أن أبا نواس حين أراد الشاعر أن يصف مابرى لا ماسمع عنه ، اقتصر على اللاعوة إلى استبدال وصف الشاعر أن يصف مابرى لا ماسمع عنه ، اقتصر على اللاعوة إلى استبدال وصف الخمر ومجالسه ، بالوقوف على الأطلال في مطلع القصائد ، بما هومشهور ومعروف ، لانطيل على القارئ بابراده .

و إذن قام بناء القصيدة الحاهلية على أغراض متنافرة متعددة ، يوردها الشاعر العربي القديم على سبيل التداعى النفسي الذي لا يستلزم ارتباطاً ما ،

من نوع ما ، سوى ماتدره البيئة البدوية ، وخيال الشاعر فى الرحلة ، وهذا مايتضح من نص قداى النقاد ، على « التحام أجزاء النظم ، والتئامها ، فالالتحام يقتضى وصلا غير طبيعى بين أجزاء لا تربطها وحدة طبيعية ، وفى ضوء هذا القهم القديم لبناء القصيدة العربية ينص الحاحظ على ماسماه : « القران ، فيا يرويه عن روبة الرجاز ، ثم يفسره بالتشابه والموافقة ، وبوضحه بروايته لما قاله بعض الشعراء لآخر : « أنا أشعر منك . . لأنى أقول البيت ، وأخاه ، وأنت تقول البيت وابن عمه « فمبلغ جهدهم أنهم استجادوا وصل الأبيات المتوافقة فى داخل كل جزء من أجزاء القصيدة على محدة ، ثم لحم هذا الحزء بسواه على سبيل ماسموه : « التخلص » أو «الحروج» وهو فى نظرهم مزة المحدثين ، ولسكنه لا يحرج القصيدة من نطاق التفكك ، وعلى أساس هذا « التخلص » أو «المحروج» وعلى أساس هذا « التخلص » أو «المحروج» وعلى أساس هذا « التخلص » أو » الحروج » مدحوا مثل قول « المتنبى » » .

#### لا والذى هو عالم ً أنَّ النَّوى صَبْرٌ ، وأنَّ أَبا الحُسْينِ كريـمُ

فقد انتقل المتنبى ، من شكوى الوجد والصبابة ، انتقالا جيداً فى نظرهم ، إلى مدح أبى الحسن ، لأنه جعل الأدرين كليهما موضوع علم الله ، وعلم الله يسع كل شئ حتى المتضادات ، وهذا الحمع للغرضين ، فى مطلق العلم ، كاف لتبرير الانتقال فنياً لدى أولئك النقاد حميماً ، لافرق بين كلام ابن وطباطبا و وغيره ، ممن تحدثوا ، عما ظاهره اقتضاء بناء القصيدة لوحدة بها تربيط أجزاوها ، ارتباط السكلمة الواحدة لآن ابن وطباطبا ، نفسه ، يورد مثالا لما تال بناء القصيدة التي بين البكاء على الأطلال ، والوقوف على التخلص المذكور .

فاذا تحدث ان رشيق عن أن القصيدة ينبغى أن تكون كخلق الإنسان و في اتصال بعض أعضائه ببعض فنى انفصل واحد عن الآخر ، وباينه في صحة التركيب ، عاد بالجسم عاهة ، تخون محاسنه ، وتننى معالم جماله ، . . . فلا يصح محال أن نفهم ذلك على أنه دعوة إلى وحدة في معنى مانفهم حديثا من الوحدة للقصيدة ، بل بجب أن نفهم ذلك في ضوء اعتبار ات عمود الشعر ، ف ﴿ التَّحَامِ ﴾ أجزاء النظم والتئامها ، هذا الالتحام الذي بينا مفهومه ، وبدسي أن يكون الأمر كذلك مادام ان رشيق نفسه ، يصدر كلامه السايق بقوله : ١ من حكم النسيب الذي يفتتح به الشاعر كلامه أن يكون ممز وجاً بما بعده من مدح أو ذم ، متصلا به ، غير منفصل عنه ، فان القصيدة مثلها ، مثل خلق الإنسان في اتصال بعض أعضائه ببعض ١ . . إلى آخر ماأوردت من النص السابق ، فلا ينبغى أن يصرفنا تشبيه القصيدة نخلق الإنسان في كلام ابن رشيق عن حقيقة معناه الواضح ، في سياق كلامه ، كما زعم بعض من أرادوا تمويه أمور النقد ، وإشاعة لبسها – عن سوء نية وقصور فيا ثرى – لأنهم لا يسهل عليهم فهم الحليد وبينه وبيهم نفور مستحكم ، بل إننا نرى أن ابن رشيق في كلامه السابق يفهم أن وحدة القصيدة مقصورة على وصل أجزائها ، التي لا وحدة لها في الأصل ، وصلا يشبه وصل بعض أعضاء الحسم يبعض ، من حيث أن هذه الأعضاء تولف عاقبة الأمر مخلوقاً كاملاً ، وإن لم تكن الصلة محققة في تجاوز بعض أجزاء جسمه لبعض ، فأية صلة بين العين والأنف ، أو بين اللسان والأسنان ، سوى التجاور ؟ . . وهذا مايبرر في نظره التحام الأجزاء وكني . وإذن يتخبر ان رشيق وأمثاله فكرة الوحدة العضوية سبيلا لاقرار مفهوم يناقض تمام المناقضة مفهوم وحدة القصيدة كما يفهمه المثقفون جميعاً اليوم .

فوحدة البناء والنظر إلى القصيدة بوصفها كلا يؤلف وحدة ، كانت معروفة تماما لدى النقاد القدامى وعند الشعراء، إلا ماأتى عفوا من القصائد القديمة ، نتيجة لصدق التجربة ووحدتها الطبيعية ، كما فى بعض قصائد الغزل العلرى والاعتذاريات ، والشعر القصصى .

ومهمة النقد الأدبى فى العالم ، منذ وجد ، أن يهض بالعناصر الصحيحة ، فى الأدب وينمها ، ولا يقنع بكل ماسيق فى هذا التراث من وسائل فنية ، وذلك كى تصبح وسائل النضج الفى واعية ، فيتاح للا دب والشعر أن يودى رسالهما على خبر وجه ، على حسب ما يتطلب مهما على مر العصور.

ولو أن أرسطو قد قبل المسرحيات اليونانية كما عرفها والأدب الملحمي كما قرأه ، لما تقدم الأدب العالمي ، فقد استوعبه اطلاعاً ، واستشف منه مبادئ ثقوم على أسس نقد نظرى ، يتعلق بوحدة العمل الأدبى ، وصوره الحزئية ، في ضوء البناء العام . وباسم مااكتشقه عاب هومبر وس سيد الشعراء في نظره ــ في بعض المواضع ــ وأشاد به في مواضع أخرى ، كما فعل كللك سوفو كليس ، ويور بيدس ، وتراءت فى كل ذلك عبقريته الخلاقة التي أثرت في نقد العالم كله . وإنما أوردنا هذا الأمر البدسي لأنا حريصون على نبى ماتتعلق به أوهام المتخلفين الذين يرون أن نقد الرَّاث ، رغبة في الهوض به واكماله ، وتمير جوانبه ــ مع الإحاطة أولا ــ أمر يستوجب الححود والانكار ، وعدم الوفاء للماضي ، ورأمهم هذا مخالف طبيعة الأشياء ، وأظن الأمر من الوضوح بحيث يكني الإشارة إليه للحضه من أساسه – فوسائل التصوير الفنية والنهوض لها تفترق جوهريا عن المسائل التي تقوم على الاستقرار . فرفع الغاعل مثلا ، يقوم في اللغة على استقراء يتطلب تزولا عليه، احتفاظا عفهوم اللغة ، ووظيفتها ، ولسكن ليست الحال كذلك في بناء القصيدة ، ووسائل تصو رها ، وعذراً إذا تعرضنا للرد على هذه الاعتر اضات التافهة التي يتمسك بها بعض من يجعلون من أنفسهم المدافعين عن التراث ضد من ريدون إكاله عا استجد ، وهوالاه هم الأوفياء الحقيقيون له ، ولسنا بعد في عصر أني نواس الذي رمي بالشعوبية لأنه دعا إلى أن يضيف الشاعر ما رى حن قال قدعا:

تصفُ الطلول على السماع بهما أَفَلُوالعيانِ كأَنْتَ فِي الحُكُم ؟ وإذا وصفْتَ الشئ مُتَّبعـاً . .

لم تَخْلُ من خطأً ، ومن وَهُم ِ ا

فقد تجاوزنا كثيراً عصر أبي نواس كما تجاوزنا دعوته .

والذى دعا إليه العقاد أن تكون القصيدة ذات وحدة في بنائها ، لا في

موضوعها فحسب ، بل تصميمها فى التجربة وتآزر صورها ، لتصوير هذه التجربة ، تصويرا ما على ويستازم ذلك استنكار الوقوف عند مفهوم عود الشعر القديم فى الاكتفاء بالتحام أجزاء القصيدة ، كما يستلزم ذلك القضاء على الاعتداد بالبيت على أنه الوحدة فى بناء القصيدة ، ومن شأن البناء الحديد أن تكون الصور فيه عثابة موجات حية بتعمق المشاعر النفسية الموحدة ، لا أبياتا متفرقة يلتحم بعضها ببعض ، ولا أغراضاً متنافرة بجمعها تداعى المعانى ، حتى متفرقة يلتحم بعضها بعض ، ولا أغراضاً متنافرة بجمعها تداعى المعانى ، حتى لو كان صادقاً كما فى الشعر الحاهلى ، فا بالنا إذا أصبح تقليداً عند من كانوا يتبعون البناء الحاهلى القصيدة ، على حين هم فى ملابسات الحياة مخالفة ، على سبيل التقليد :

وعلى هذا الأساس الصادق الوثى للقديم يقارن الأستاذ العقاد الشعر العربى القديم بالشعر الإنجليزي الرومانتيكي (ساعات بين الكتب سنة ١٩٢٧) فيقول : ١ . . إنك ثرى الارتباط قليلا بن معانى القصيلة العربية . . ومن هنا كانت وحدة الشعر عندنا البيت ، وكانت وحدته عندهم القصيدة ، فالأبيات العربية طفرة بعد طفرة ، والأبيات الإنجلزية موجة تلخل ف موجة ، لا تنفصل من التيار المتسلسل الفياض » . وفي الفصول ( ١٩٢٢ ) عدد العتماد تفكك القصيدة ، والتفكك » . أن تكون القصيدة مجموعاً مبدداً من أبيات متفرقة لا تؤلف بينها وحدة غير وحدة الوزن والقافية . . ولتوفية البيان نقول: إن القصيدة ينبغي أن تكون عملا فنيا تاما يكمل فها تصور خاطر، أو خواطر متجانسة ، كما يكمل التمثال با عضائه ، والصور با تَجزامُها ، واللحن الموسيقى با"نغامه ، محيث إذا اختلف الوضع ، أو تغيرت النسبة ، أخل ذلك بوحدة الصنعة وأفسدها فالقصيدة الشعرية كالحسم الحيي ، يقوم كل منها مقام جهاز من أجهزته ، ولا يغني عنه غيره في موضعه إلا كما تغني الأذن عن العين ، أو القدم عن الكف ، أو القلب عن المعدة . . ، وفي موضع آخر من نفس الكتاب يوضح العقاد الوحدة عنده ، وأنها تختلف عن المفهوم القديم في عود الشعر ، قائلا : ﴿ نَنْبِهِ مِنْ يُسْتُهُمْ عَلَيْهِ الْأَمْرِ إِلَى أَنَنَا لَا تُرْيِد تعقيبًا كتعقيب الأقيسة المنطقية ، ولا تقسها كتقسم المسائل الرياضية ، وأنما نريد أن يشيع الحاطر في القصيدة ولا ينفرد كلُّ بيت مخاطر ، ثم يؤكد

العقاد أن القصيدة بنية كاملة . . » وأن الاعجاب ببيت القصيدة جهل بالشعر والأدب ، ومنز ان في النقد بجب أن تحطمه ونعني عليه » .

وتتضح أهمية هذا الادراك الحديد البناء ، إذا وازنا بينه وبن إدراك من نعدهم من رواد التجديد من أقر أن العقاد كالأستاذ الدكتور طه حسن الذى ظل يعنى فى نقده التطبيق للشعر بجزئيات القصيدة ، وأبيات هذه الأجزاء وجزئيات هذه الأبيات الغوية ، دون مبالاة بالوحدة التي لا تنضح قيمة هذه الحزئيات إلا فى ضوئها ، ولم يدع إلى جديد فى هذا المحال ، بل إنه ليبدو عدوا لهذا الادراك الحديد الذي استقر فى النقد العالمي ، منذ الرومانتيكيين كما أشرنا من قبل ، فهو يقول فى حديث الأربعاء على لسان متسائل يورد جوهر دحوة العقاد – التي اتفق العقاد فى مبادئها مع مدرسة الديوان ، وإن ظل أعمقهم وأكلهم فهما لها – : وألست تشفق على ملسكات الشباب أن تفسدها هذه المخاذج والمثل ( مثل القصائد القدعة ) وأن تعوقها عن أن تبلغ مائريد لها من فهم القصيدة ، وإنشائها على أن لها وحدة داخلية جوهرية ، مائريد لها من فهم القصيدة ، وإنشائها على أن لها وحدة داخلية جوهرية ، عبيب الدكتور : عبيب الدكتور :

. . . وما سمعت من خصوم الشعر القديم حديثهم عن وحدة القصيدة عند المحدثين ، وتفككها عند القداماء إلا ضحكت وأغرقت في الضحك، وتفكك القصيدة العربية القديمة واقتصار وحدثها على الوزن والقافية دون المعنى ، أسطورة ياسيدي من هذه الأساطير التي أنشا ها الافتتان بالأدب الأوربي الحديث ، والقصور عن تلوق الآدب العربي القديم. في يسوى الدكتور بين الشعر العربي القديم وغيره في هذه الوحدة : ، ولست أريد أن أبعد في التدليل على أن الشعر العربي القديم كغيرة من الشعر ، قد استوفى حظه من هذه الوحدة المعنوية ، وجاءت القصيدة ،ن قصائده ملتثمة الأجزاء قد نسقت أحسن تنسيق وأحمله . ، ويطبق هذه الوحدة التي ارتضاها على قصيدة لبيد التي مطلمها :

## غفت الديار محلَّها فمقامها

## بِمَى ، تَأْبُدُ غَوْلُهَا فَرِجَامُهِ اللهِ

وليس الأستاذ العقاد وأضرابه من مثل مطران وشكرى والمازنى بقاصرين عن تذوق الشعر القديم ، وروايته وملابسات هذه الرواية ، وهما السببان اللذان عزا إليهما الدكتور السبب في دعوة هؤلاء إلى وحدة القصيدة وحدة عضوية ، كما أنهم ليسوا من خصوم الشعر القديم في حين هم من أعلم الناس به ، وأقدرهم على تلوقه ، وليس الأستاذ العقاد هو اللتى يعد من محصوم الشعر القديم ، وكان واسع الاطلاع على دقائقه محافظا على قيامه وتفهمه ، بوصفه تراثاً قائماً محيحاً ، ولسكن الذي ليس فيه أدنى ريب أن الشعر الأوربي قد مر عراحل في تجديده وتطوره ، وأن ميلاد الشعر الغنائي في مفهومه الحديث ، قد اصطحب ، بل قام ، على الدعوة القائلة بالوحدة في مفهومه الحديث ، قد اصطحب ، بل قام ، على الدعوة القائلة بالوحدة لتراثهم ، أو خصومة له بل كان واجبا يتمون به تراثهم ، وينمونه ويفيفون لتراثهم ، وينمونه ويفيفون المغرضة في كل عصر .

وسيدكر تاريخ الشعر فى بهضتنا الحديثة للأستاذ العقاد وأضرابه ، قدرتهم على فهم طبيعة التجديد ، وأنه ليس اندفاعا وراء الغرب ، لتقويض التراث كما فعل سواهم ، بل إنه صادر عن إيمان صدر لديهم عن ثقافة واسعة عميقة قصر سواهم عها .

وإنما عزونا إلى الاستاذ العقاد فكرة الوحدة العضوية في هذا المجال ، وفي مواضع أخرى مما كتبنا ، لأنه كان ـ دوق أضرابه من الدعاة لحذه الوحدة ـ أعمقهم فهما لها ، وإدراكاً لدقائقها ، واقتناعاً بآثارها الفنية الغزيرة وقد أشرنا إلى أنه بدأ في الدعوة إلها من عام ١٩٠٨ ، ثم دأب على الدعوة واكتشف أبعادها ودافع عنها ، واستوعب مفهومها الصحيح منذ بدأ بالمكتابة فها .

وكان فهم الوحدة المعنوية على نحو ماطبقه الدكتور على قصيدة لبيد ذا أثر سيء فى النقد فى الحامعات حتى اليوم ، ونقله من لم يبدلوا جهداً فى قراءة الشعر الغربى والاطلاع على تاريخه ، أو من قصرت وسائلهم فى هذه السبيل فرأوا من اليسير ، الوقوف عند أقوال بر ددونها عن غير علم ، وأدفى اطلاع .

وندع الأستاذ العقاد يشرح الأثر الفني لتوافر الوحدة العضوية ، والفرق بن الادراكن القديم والحديد تجاهه ، متطلباً حمهوراً جديداً لهذه النزعة التجديدية في بناء القصيدة الحديث : د إني كنت أحتار موضوعات قصائدي ولست أحسب في اختيارها وصياغها حساباً للذمن يا مُحلُّون الشعر بيتا بيتا ، ثم لا يفرقون بن الأبيات التي توضع في قصيدة واحدة ، والأبيات التي ترضع في قصائد شي بغير الاتفاق في الوزن والقافية فهولاء لا أخالهم رَاضِينَ عَنِ هَذَا الديوانُ ، ولا أحب أنْ أرضهم في معنى ولا صياغة ، لأن الأسلوب الذي يطلبه قارئ يكتني بالبيت بعد البيت كاأنه شئ مستقل عما قبله وبعده - غير الأصلوب الذي يطلبه قارئ محوجه البيت إلى تذكر ماصبقه . وترقب مابعده . فهذا لا يستريح تشوفه إلا بعد الفراغ من القصيدة ولاعحكم على أسلوبها إلا بنسقها الشامل ، لا قسامها وأبياتها ، أما ذلك فليس يُطلب إلا معنى على قدر البيت وليس يظن القصيدة شيئا إلا أن يكون فيها • بيت قصيد، ولو كانت هي لغوا مبدداً ، لا موجب لاتساقه في نظام . ولا حيلة لنا في اجتناب النباس الذي بن حزب البيت وحزب القصيدة لأن الأسلوبين مختلفان أشد الاختلاف ، واللَّـوقين قلما يتفقان على نقد ولا استحسان ، وقد يفي أسلوب الأبيات المتفرقة بمطالب نفوس سواذج تخلو من الحوالج المركبة، والنظريات المتعددة ، والمعارف التي تتناول الاحساس بالتنويع والتحليل ، ولسكنه لا يني بمطالب النفوس التي تتجاوب فها المعرفة والإحساس وتنظر إلى الدنيا بعين تلمح فمها شيئا غير هذا النظر الآلي المباح للجميع ، .

وإنما حرصنا على ايراد أكثر النص السابق الذي يرجع تاريخ ظهوره إلى عام ١٩٢٨ لأنه فها نرى لا يشرح أهمية الوحدة العضوية من الناحية العضوية فحسب ، بل يربطها أوثق رباط بصدق التجربة وعمقها ، ووحدثها فيما نفهم لها من معان في عصرنا الحاضر .

فإذا استقام لدعاة الشعر المعاصر إدراك جديد التجربة ، ووحدة القصيدة العضوية على نحو ما رأينا فإن الإدراك القديم في فهم الوحدة المبنية على البيت أو بيت القصيدة ، يتهار من أسامه ، لتحل محله وحدة الشعور ، كى تصير القصيدة ، بمثابة موجات شعورية ينتظمها خاطر كبير ، أو عدة خواطر متجانسة تولف في مجموعها وحدة ، وتنتقل الأهمية بدلك من البيت إلى الصورة ، وينحصر الاعتداد بها في البناء الكلي لا في مجموعة الأغراض المتنافرة التي يلحم الشاعر بين أجزائها . ولم يتعمق أحد في هذا الفهم الحديث المبناء الكلي، كما تعمق العقاد في الحيل الماضي ، بل لم يقتنع بالفكرة ويدافع عنها مبدأ حماليا عاما كما يقتنع هو .

ونقر با أن دعوة العقاد تلك كانت في نطاق الوحدة كما فهمها ودعا إليها الرومانتيكيون، وأنه بني الصورة السكلية على صور تتآزر لاكالها أنشر الشعور والأحاسيس وتنتظم الحواطر ، لا لتقف عند ظاهر الحس ، وهوفى ذلك كله ذو نزعة أقرب إلى النزعة الرومانتيكية ، ولسكن الذي مهمنا نخاصة هو أن نستحصل آمنين ان انتقال الأهمية من البيت إلى الصورة والاعتداد بالبناء السكلي لفهم الدفعات الشعورية ، في صورها الفتية الحزئية العضوية هما أساس الفلسفة للوزن الحديد في دعوة أصحاب الشعر الحديد ، ولا تتيسر لمم دعوتهم إلا بعد التسليم بثلث النزعة التجديدية التي كان العقاد صاحبا ، وغضت حتى على أقرائه ، ولا زال إدراكها متعمراً بين جلوان الحامعات تفسما للدى من لا حصيلة ثقافية لهم سوى اجترار الآراء القديمة ، متخلفين بمن تلبع تاريخ الشعر الحالي ممثلة في نتاج الشعراء العالمين ، وتقد نقادهم ، يقعد مهم عن ذلك قصور في الثقافة لفقد أدواتها ، أو كسل ذهني ، يريدون فيه أن يكون خلفا لسلف تتعدد لديه المعايير بتعدد الأشخاص فيتقص ما يبرم ، فيه أن يكون خلفا لسلف تتعدد لديه المعايير بتعدد الأشخاص فيتقص ما يبرم ، عن ثقافي أو احترام الموضوعية .

وقد أثرت دعوة العقاد السابقة في سهجه الشعرى في الوزن نفسه ، فنظم بعض قصائد لم براع فيها التساوى في التفاعيل التقليدية ، وهي التي طالما استشهد بها من قبل ومنها :

التقينا . . والتقينا

بعد ما فرَّقَ قُطران وَجيشان يَدينا

فتصافحْنَا بجسميْنَا . . وعُدْنَا فالتقيُّنَا .

بعد عصر \_ أي عصر . .

فإذا كان العقاد قد عادى دعاة التجديد فى الشعر المعاصر لأسباب كثيرة أهمها أن أكثرها أساء إلى الدعوة بتطبيقها ، وأن كثيراً مهم ، قرن الناحية الفنية التجديد بالتزام الشعر استجابة لنزعة خاصة ، وأن أغلبهم جنع إلى الشعر الحديد فى زعمه طلبا التيسير الذى ابتليت وتبتلى حركات التجديد والحركة الفكرية لدينا به . فبالرغم من كل ذلك يتضع كما قلنا أن العقاد أقرب إلى روح التجديد الصحيح فى الدعوة المعاصرة الشعر خالصة من كل شوائها وانحرافاتها ، وأنه صديق المخلصين فيها فى واقع الأمر ، إذا قدروا له جهده فى شق الطريق لهم ، من الوجهة الفنية ، وهو أدنى إلى نفوسهم من حيث أنه الرائد الوحيد لهم فى النقد الحديث .

والمسائلة جانب آخر متمم فى الصورة وفلسفها عند العقاد ، وصلها بالبيان العربى القديم وهو جانب يتطلب الحديث عن أصالة العقاد فى مجال النقد وفلسفته وهو المحال الذى طالما قلت من قبل ، ومنذ سنين : إن العقاد أثر به فى نهضتنا الشعرية ، وفى تاريخ فكرنا الحالى الحديث ، أكثر مما أثر ت الحامعات العربية كلها من قبل .

# نظرتة المحاكاة وصلة الشِعربالفنون بن أرسطو والعرب

من أخطر النظريات فى النقد الأدبى نظرية المحاكاة كما شرحها وأرسطوه فى كتابه و فن الشعر و . وقد أثرت تأثيراً عميقاً فى النقد العالمى منذ عصر و أرسطوه حتى اليوم ، ومحاصة فى الأدب الموضوعى : أدب المسرحيات والقصص . وطالما اختلف نقاد العالم فى شرحها وتا ويلها وتحديد مداها ، لسكتهم لم مختلفوا قط فى أهميتها وعظم أثرها فى إنتاج الأدب الموضوعى وتوجهه الفي .

ويبدو - لأول وهلة - أن هذه النظرية الخطيرة لم تترك أثراً ما فى النقد العربى القدم ، والحق أنها لم تفهم فى ذلك النقد حق الفهم ، والم تلدك على آلها لم تفهم فى ذلك النقد حق الفهم ، والم تلدك على آلها نظرية تربط الأدب بالحياة ، فى التصوير الفنى وأداء رسالة الأدب الإنسانية ووحدته العضوية ، وتوفير وسائل الاقناع والتبرير التى بلونها لا ينضيج العمل الفنى ولا يؤدى وظيفته الفنية والاجتماعية . وذلك أنا نجد المحاكاة لمدى من ترجموا أرسطو إلى العربية يمعنى التشبيه ، أو الاستعارة (١)، أو الكلام الحيل أى الذى ينفعل به المرء انفعالا نفسانيا غير فكرى ، وإن كان متيقن السكلب (٢) . وعناصر المحاكاة مهذا المعنى هى انتشبيه والوزن واللحن ، وهى التي بها يكتسب الشعر صفاته الانفعالية .

ويديهي أن التشبيه ، في كلامهم هذا ، يشمل الاستعارة والكنابة ، أي مايدل على الشي أو على وصفه دلالة غير صريحة أو غير وضعية .

<sup>(</sup>١) راجع الصفحات الأولى من ترجعة منى بن يونس لسكتاب أرسططاليس فى الشعراء ،وكلفك النصل التاسع منه .

 <sup>(</sup>٣) راجع أول الفصل التاسع من كتاب الشفاء لابن سينا في الشعر مطلقا ، وأصناف العبيغ الشعرية ، والأشمار اليونانية .

يقول ( ابن رشد ) في عرضه وشرحه لسكتاب ) أرسطوطاليس ) في الشعر : « والمحاكاة في الأقاويل الشعرية تكون من قبل ثلاثة أشياء : من قبل النغم المتفقة ، ومن قبل الوزن ، ومن قبل التشبيه نفسه . وهذه قد يوجد كل واحد مها مفرداً عن صاحبه ، مثل وجود النغم في للزامير والوزن في الرقص ، والحاكاة في اللفظ ، أعنى الأقاويل المخيلة غير الموزونة . وقد نجتمع هذه الثلاثة بأسرها ، مثلما يوجد عندنا في النوع الذي يسمى الموشحات والأزجال ، وهي الأشعار التي استنبطها في هذا اللسان ( العربي ) أهل هذه الحزيرة (الأندلس) (١) .

وواضح أنا منى فهمنا أن المحاكاة قد توافرت فى الموشحات والأزجال ، فإننا بدلك نكون قد شوهنا نظرية المحاكاة كما دعا إليها أرسطو ، وقوضناها من أساسها .

كما نجد أثارات أخرى لنظرية المحاكاة فى مثل قول و أبى سليان المنطقى ه فها محكيه أبو حيان التوحيدى :

وقد علمنا أن الصناعة ( الفنية ) تحكى الطبيعة ، وتروم اللحاق بها والقرب منها ، على سقوطها دونها . . وهذا رأى صحيح وقول مشروح .
 وإنما حكنها ، وتبعث رسمها ، وقصت أثرها ، لا نحطاط رثبتها عنها (٢).

ويدل مثل هذا القول على إدراك الصلة العامة بين الصناعة الفنية والطبيعة ، وأن الطبيعة عثاية تموذج أتم يحاول الفن أن يحاكيه . ولسكن هذا الادراك لم يتبط لدى القائل بنظرية ذات قيمة فى الفن أو الشعر . وتندل العبارة السابقة كذلك على أن هذا الرأى المشروح منقول ما ثور عن الأقلمين عن غير تعمق فى الفهم والإدراك .

<sup>(</sup>۱) أبو الولية بن رشد: تلخيص كتاب أرسطوطاليس في الشمر: الدكتور عبد الرحن بدوى: « أرمطو طاليس: فن الشمر » ، مع الترجمة المريبة القديمة وشروح الفاراني وابن سينا وابن رشد، القاهرة ١٩٩٣ من ٢٠٠٧ و انظر كفك المرجع تقسه صفحات ١٩٩١ و ٢٤٨ للرجع

 <sup>(</sup>۲) أبو حيان التوحيدي : و المقابسات و ، المقابسة التاسمة عشرة ، ص ١٩٣ من طبعة القاهرة
 ١٩٤٧ هـ - ١٩٢٩ م .

ولا نقصد هنا إلى عرض مثل هذه الأثارات المتفرقة التي لم تغن شيئا في نظرية المحاكاة ، ولم تفد النقد العربي فائدة تذكر ، وإنما نريد محاصة أن نكشف عن فكرة من الأفكار أدلى بها أرسطو حين شرح نظرية المحاكاة ، وقد انتقلت هذه الفكرة إلى النقد العربي القدم ، فتركت فيه أنواعا من التاثير ، تبعاً لتاثويلاتها المختلفة لدى كثير من نقاد العرب ، وكان بعض هذه التاثويلات عماد اتجاهات قيمة في النقد العربي القدم . وهذه الفكرة الأرسطية هي الصلة بن الشعر وما سواه من الفنون .

وعند أرسطو أن المحاكاة أساس الفنون الحميلة جميعاً، ومنها الشعر، على الرغم من اختلاف هذه الفنون فى وسائل المحاكاة ومواضيعها وأساليها . فالشعر مثل الفنون التصويرية والموسيقى والرقص فى عاكاة جوهر الأشياء فى الطبيعة ، والفنون التصويرية تحاكى بالألوان والرسوم كثيراً من الأشياء التى تصورها ، والموسيقى تحاكى بالأصوات ذات الإيقاع والإنسجام ، والرقص عاكى بالايقاع وحده (١) .

وقد قصد أرسطو بذلك معارضة أستاذه أفلاطون فى محاكاة الشعر للا شياء . ذلك أن أفلاطون يعد محاكاة الفنون الحميلة للا شياء أقل جدوى من محاكاة الفلسفة والصناعة لها .

ويفسر أفلاطون كل الموجودات والمعارف بالمحاكاة ؛ فكل مانرى ونعلم ليس سوى انعكاس لعالم المثل الحالصة أو الصور الكاملة فى العالم الآخر.

وفى الكتاب السابع من الجمهورية يذكر أفلاطون تشبيه المشهور لمدى إدراكنا للاشياء بسرداب فيه جماعة على مقعد، وظهور هم لفتحة ضيقةمنه ، وأمام الفتحة نار عالمية اللهيب . فهم يرون على ضوعها مناظر أشباح تتحرك منعكسة أمامهم على الحائط . وهذا مبلغ إدراكنا لما نفكر أنه حقيقة الأشياء، على حين ليس هو إلا خيالات ، كانعكاس الأشباح على جدار ذلك السرداب

<sup>(</sup>١) أرسطو عاقل الشعر ع ١٤٤٧ - أعاس ١٥ -- ٢٥ ،

بالقياس إلى عالم الصور الثابئة الحالدة . وإذا كانت الموجودات كلها فى هذا العالم محاكاة لتلك الصور ، فإن الفيلسوف محاول أن يدرك المثل الحقيقية بفكره أو يعاطفته ، كما أن الصائع - كالنجار مثلا - محاول أن يقرب من الكمال فى صنعه المنضدة ، بتأمله فى صورتها المثالية ، على حين محاول الشاعر وصف المنضدة ، أى وصف ظواهر الأشياء لا جوهرها ، فما برى أفلاطون . والشاعر من أجل ذلك أقل مرتبة من الفيلسوف والصائع ؛ وهذا سبب - من الأسباب الكثيرة التى لا ريد أن نتعرض لها الآن - لنى أفلاطون الشاعر من جمهوريته بامم إدراك الحقيقة ، وإدخاله إياه من الباب الآخر إذا تنفي بالفضيلة (١) .

#### 泰 华 泰

وقد عارض أرسطو أستاذه أفلاطون فيما ذهب إليه من أمر الشعر . فين أرسطو أن الشعر ــ شاءنه شاءن الفتون الحميلة الأخرى ــ لا محاكى ظواهر الأشباء ، لــكنه محاكى جوهرها ، حتى الرقص لايعبر عن ظاهر الحركات بالايقاعات ، لــكنه محاكى والأخلاق والوجدانات والأفعال و(٢)

وتتراءى الفكرة السابقة فى الترجمات العربية لفن الشعر للرسطو ، لسكن من خلال التحريف لمعنى المحاكاة كما وضحناه فى صدر المقال ، فثلا فى ترجمة متى بن يونس ، يذكر أن الناس يشهون ( يحاكون ) جا لوان وأشكال كثيرة ، وقوم آخرون يشهون بالأصوات وكللك بالحركات . وواضح أن ذلك فى الرسم والموسيقا والرقص — كما يشهون بالسكلام الموزون — فى الشعر (٣) .

وكذلك ابن رشد فى تلخيصه كتاب أرسطو ، يذكر أن القول الشعرى إما هجاء وإما مديح ، ثم يقول : ﴿ وَكَلْمُلُكُ الحَالَ فَى الصنائع المحاكية لصناعة الشعر التى هى الضرب بالعيدان ، والزمر ، والرقص ــ أعنى أنها معدة بالطبم

<sup>(</sup>١) انظر جمهورية أفلاطون ، السكتاب السادس ، والسايع ، والعاشر .

<sup>(</sup>٢) أرسطو : نن الشعر ، ١٤٤٧ أ، س ٢٤ -- ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) ترجة منى بن يونس ، في المرجع السابق الذكر الدكتور عند الرحن بنوى ص ٨٥ -٨٦ )

لحَدَّنُ الفَرْضَينَ ﴾ . ثم يذكر بعد ذلك أن • الناس بالطبع قد يخيلون ويماكون يعضهم بعضاً بالألوان والأشكال ( أى فى الفنون التصويريَّة ) والأصوات (أى فى الموسيقا ) • (٣) .

ولم يرسخ من ذلك لدى أذهان نقاد العرب القداى سوى عقد الصلة بن الشعو والقنون التصويرية إذ كانت صلة المشعر بالرقص أو الموسيقى بعيدة عن الاستقرار فى أذهائهم ، على حسنب ماألفوا فى بيئتهم . على أن الفنون التصويرية كانت تتصرف فى كلامهم للفنون النفعية ، لا الفنون الحميلة ، فكان يقصد بها النقش والتصوير فى مثل فن النجارة وفن النسج كما سنرى .

وقد تردد صدى هذه الفكرة لدى ثلاثة من نقاد العرب القداى ، فهموها ثلاثة أنواع من الفهم تبعهم فيها من سواهم من هوالاء النقاد . والنقاد الثلاثة الذين نقصدهم هنا هم : الحاحظ ، وقدامة بن جعفر ، ثم عيد القاهر الحرجاني . وسنعرض لمدى إفادتهم من الفكرة على حسب هذا الترتيب الزمني .

فأول من ردد صدى هذه الفكرة هو الجائظ . المتوفى عام ٢٥٥ هـ ( ٨٦٩ م) . وقد كان كتاب و فن الشعر ، الأرسطو معروفا في عصر الجاحظ. المدكر صاحب الفهرست أن الكندى المتوفى – على الأرجح – عام ٢٥٧ ه ، قد اختصر كتاب و فن الشعر ، الذي سماه : ، أبو طيقا، (٢) ، وإن كان محتصر الكندى المشار إليه لم يصل إلينا . ويفهم من كلام الحاحظ أن وأرسطو ، كان قد ترجم – في عصر الحاحظ وقبيل عصره – ترجمات عديدة . إذ يذكر الحاحظ أن المترجمين الأرسطو لم يستطيعوا ترجمة ماترجموه من للعربية في دقائقه ، ثم يذكر أسماء بعض هولاء المترجمين . يقول الحاحظ : و إن الرجمان لا يؤدى أبدا ماقال الحكم على خصائص معانيه ، وحقائق

<sup>(</sup>٣) الرجع السابق ص ٢٠١ ، ٢٠٣ .

 <sup>(</sup>٣) ابن النديم : الفهرست ، نشرة فلوجيل ، ص ٢٥ . وواضح أن و ابير طيقا و تحريف
 السكلمة : بوتيكا : فن الشعر .

مذاهبه ، ودقائق اختصاراته ، وخفيات حدوده . ولا يقدر أن يوفيها حقها ويودى الأمانة فيها . . فهل كان ـــ رحمه الله تعالى ـــ ابن البطريق وابن ناحمة وأبو قرة وابن فهروابن وهيلى وابن المقفع مثل أرسططاليس ؟ (١) . .

ويستفاد من كلام الحاحظ أن كتاب « فن الشعر » لأرسطو كان معروفا له(٢) . وفى موضع آخر بعيب الحاحظ بعض مترجمي « أرسطو » من العرب » هيقول : « لعله ( أى أرسطو ) أن لو وجد هذا المترجم أن يقيمه على المصطبة بعني (٣) يشهر به .

وتقفنا أقوال الحاحظ هذه على أنه كان يطاع على ترحمة أدق لأرسطو ، لأنه كان بمنز بين أنواع تلك الترجمات ، ولعله كان يقرأ أرسطو فى ترجمة غير عربية .

ومن يدوى ؟ لعله كان يقرأ اليونانية مباشرة ، فلا تزال مصادر ثقافة هذا العبقرى مجال إعجاب وحيرة معا لدى الباحثين المدققين .

على أن الحاحظ لم يحاول أن يا"تى بنظرية كاملة تقوم مقام نظرية المحاكاة لأرسطو ، إنما أفاد منها فا حصن الإقادة فى وجهة فى النقد الأدبى لها خطرها ، فى شائن المفاضلة بين ماسماه نقاد العرب : اللفظ والمعنى ؛ فيورد الحاحظ أن و أبا عمرو الشيبائى و كان لا يحفل إلا بالمعنى . فتى كان المعنى رائفًا حسنا ظل كلك فى أية عبارة وضع فيها .

وينعى الحاحظ عليه أنه استحسن ييتين لمعناهما ، على حين ليست عليهما مسحة أدبية سوى الوزن . وهذان البيتان هما :

لا تَحْسبنُّ الموت موتالبسلي

فإنما الموت سؤال الرجمال

<sup>(</sup>۱) انظر الجاحظ ( أبو عبّان عمرو بن بحر ( ؛ الحيوان ، بتحقيق وشرح الأستاذ عبد السلام هارون ج ۱ ص ۷۵ – ۷۲ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه جـ ٦ ص ١٩ - وانظر كالمك جـ ٦ ص ١١ وجـ ٢ ص ٥٠ ـ

### كالهما موت ولكن ذا

## أفظع من ذاك لذل السؤال

ويعلق الحاحظ على ذلك تعليقاً ساخراً كشائد فى كثير من أحواله ، فيقول : ﴿ وَأَنَا أَزَعُمُ أَنْ صَاحَبُ هَذِنَ البَيْتِينَ لايقُولُ شَعْراً أَبِداً ، ولولا أَنْ أَدْخُلُ فَى الحُكُم بعض الفتك ﴿ = أَنْجُونُ ۚ ) لزعمت أَنْ ابند لايقول شعراً أَبِداً ! ! ﴾ (١) . ورأى أبوعمرو الشيباني ــ على هذه الصورة ـــ مطابق لرأى السوفطائي مريزون ﴾ في أنه لا حسن ولا قبيح في اللغة . فني أى الكلمات وضعت الفكرة فالمعنى سواء (٢) .

ولعل أيا عمرو الشيبائى أعجب بالبيتين لما اشتملا عليه من حكمة راقته ، فيكون بلملك ممثلا لطائفة من الأدباء ونقاد العربية ولعوا بالأمثال والحكم غير مبالن بالصياغة (٣) .

ولسكن الحاحظ ينكر رأى هؤلاء ، ويرى أن الأدب روحه الصياغة والتصوير ، لا مجرد التقرير .

يقول الحاحظ: «وذهب الشيخ (يقصد أبا عمرو الشيباني) إلى استحسان المعنى . والمعانى مطروحة في الطريق يعرفها العجمى والعربي ، والبدوى ، والعدنى . وإنما الشائن في اقامة الوزن ، وتخبر اللفظ وسهولة المخرج، وكثرة الماء ؛ وفي صحة الطبع وجودة السبك ، فانما الشعر صياغة وضرب من النسج ، وجنس من التصوير (٤) » .

<sup>(</sup>١) الحاحظ : الحيوان ، الطبعة السابقة الذكر ، ج ٣ ص ١٣١ .

 <sup>(</sup>۲) ورأى هذا السوفسطائديورده أرسطو في الخطابة : السكتاب الثالث ، الفصل الثالث ويردعليه .

 <sup>(</sup>٣) من العريف أن الجاحظ نف أورد البيتين تفسيهما بين طائفة من الأمثال والحكم الهنارة
 نى كتابه: البيان والتبيين" ج ٢ ص ١٧١ ، تحقيق الأسناذ عبد السلام هارون ، ولعله
 نى ذلك جارى أذواق تلك العائفة من النقاد .

<sup>(</sup>٤) الحاحظ : الحيوان ، ج٣ ص ١٣١ – ١٣٢ .

فدعامة الحاحظ .. فى رده على أبى عمرو وأمثاله .. تقوم على نوثيق الصلة بن الشعر والقنون التصويرية . فليس الشعر نظما للمعانى المحردة ، وإبراداً للا فكار سرداً وتقريراً ، لــكن الشعر تصوير للمعانى وجسم للا فكار .

وقد تساق المعانى والحقائق على نحو تجريدى فى العلوم والنظريات المختلفة، وقد يتردد بعضها على ألسنة العوام وغيرهم . ولسكن لا يستطيع تصويرها سرى من أوتوا موهبة خاصة ، هى موهبة الشعر ، وبها وحدها تدخل هذه المعانى مجال الأدب ، ويكون تصويرها الفنى سبيلها إلى العقول والقلوب معا .

وفى الحق إن خاصة الأدب فى أجناسه المختلفة هى تصوير الأفكار ؛ ذلك أن المرء يستطيع أن يلخص فكرة القصيدة تجريديا فى بضعة أسطر ، كما يستطيع أن يشرح فكرة المؤلف فى مسرحيته أو قصته فى بضع صفحات . ولحسكن ذلك التلخيص أو الشرح لا تحيا به الأفكار ، ولا تجد سبيلها إلى الاقناع . ففى صور الشعر ، كما فى شخصيات القصص والمسرحيات تتحرك الأفكار وتنمو ، وتبض بالحياة التى تكفل لها التاثير والخلود .

فكلمة الحاحظ توسى إيماء بما صرح به أرسطو من أن العمل الأدبى ، منى توافرت فيه وسائل الكمال من التصوير ، أدى وظيفته فى الاقتاع الفنى المدى يفوق الاقتاع المنطق أو يساويه . وهذا هو مانفرق به اليوم بين الفلاسفة الحلص والفلاسفة الأدباء . فا ولئك تبتى أفكارهم تجريدية فى المناطق العليا لا تتاح لحكثير من الناس ، على حين تنزل أفكار هوالاء إلى مستوى الناس ، فعيش فى صورها ، وتتحرك ، وتنبض عياة جياشة لم تكن لتيسر لها إلا فى فتحيش فى صورها ، وتعمد الحاحظ إلى كل هذه المعانى ولحن جوهر فوجها التصويرى . وطبعاً لم يقصد الحاحظ إلى كل هذه المعانى ولحن جوهر فكرته يقوم على مانسلم به من خاصة التصوير الحوهرية فى الأدب ، وقد ساقها فى صورة تربط بين الشعر والفنون التصويرية .

ويفيد من الفكرة نفسها قدامة بن جعفر المتوفى عام ٣٣٣٩ ، ولمسكن على تحو آخر . لأنه يستفيد منها فى إنكار ضرورة الصدق للشاعر . فاذا كان جوهر الشعر هو التصوير ، فإن المعانى مادة الشعر ، والشعر فيها كالصورة . فلا ينبغى الحكم على الشعر عادته ، أى معناه . وأنما محكم عليه بصورته ، كما لا يعيب النجار في صنعه رداءة الحشب في ذاته . فليس الشعر سوى صياغة عيلة ، لا يطالب الشاعر بسواها . فلو أن الشاعر أكبر من شأن حقير ، أو حقر من شأن عظم في تصوير حيل ، لما نال ذلك منه ، بل لعد مقياس راعته .

ويستشهد قدامة بما روى عن الأصمعى أنه سئل : من أشعر الناس ؟ فقال : د من باكى إلى المعى الحسيس فيجعله بلفظه كبيراً ، أو إلى الكبير ، فيجعله بلفظه خسيساً (١) .

ولو أرجع قدامة الأمر فى ذلك إلى إيمان الشاعر بما يقول ، لقلنا إنه يعتمد بأصالة الشاعر ورجوعه إلى ذات نفسه وحريته فيا لو خالف الناس فعظم مايصغرون أو صغر ما يعظمون . ولسكن قدامة لم يعتّد بشئ من ذلك . فلا ضير حنده — أن يكلب الشاعر نفسه ، فيصور غير مايعتقد . ولا يعد تناقض الشاعر مع نفسه منقصة . ولذا ينبغى ألا ينكر على الشاعر حند قدامة — أن يصف شيئاً وصفاً حسناً ، ثم يلمه يعد ذلك ذما بينا ، بل يدل ذلك عنده على اقتدار الشاعر وقوته فى صناعته (٢) ، إذ الأمر لا يعدو التصوير الحسن دون صلة ما بالصدق أو الأصالة .

ثم يسند إلى بعض القدماء – قدماء اليونان – القول بائن و أحسن الشعر أكذبه (٣) » وقد يسند بعض نقاد العرب هذا القول إلى أرسطو (٤) ، وهو ما لا أساس له من الصحة .

ولسنا في حاجة إلى شرح خطا ً قدامة فيما يذهب إليه . فإن من يعتد جم

<sup>(</sup>١) قدامة بن سِعفر : نقد الشمر ، ص ١٠١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ١٥ – ١٦

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٣٧

<sup>(</sup>٤) نقد النَّر المتسوب إلى تدامة : ص ٩٠ .

من نقاد العالم برون حميعاً أن إيمان الشاعر بما يصور من أفكار أساس أصالته القنية وصدقه ، وسبيل تقدم الشعر نفسه فنياً قبل أن يكون دعامة خلقية .

ولـــكن قدامة يديم أفكاره تلك باأن الشعر تصوير وكنى ، ويتخذ من ذلك سنداً لآرائه عن طريق التاويل لربط الشعر بالفنون التصويرية كما فهم هو .

#### \* \* \*

وخير من أفاد في النقد العربي من غقد الصلة بين الشعر والفنون التصويرية هو عبد القاهر الحرجاتي . وهو في رأيه متفق مع الحاحظ في جوهر فكرته السابقة ، لـكنه يذهب إلى أبعد منه . فيحمل عبد القاهر على من وقفوا عند المعنى في عمومه عند حكمهم على الشعر ، غير معتدين بالصياغة والنسج ، يقول عبد القاهر : « واعلم أن الداء الدوى ، والذي أعيا أمره في هذا الباب غلط من قدم الشعر بمعناه ، وأقل الاحتفال باللفظ ، وجعل لا يعطيه من المزية \_ إن هو أعطى \_ إلا مافضل من المعنى . يقول : ما في اللفظ لولا المعنى ؟ وهل السكلام إلا معناه ؟ . . . فان الأمر بالضد إذا جتنا إلى الحقائق ، وإلى ماعليه المحصلون ، لأنا لا ترى متقدما في علم البلاغة مبرزا وشا وها ، إلا وهو ينكر هذا الرأى ) ( يقصد رأى القائلين بتقدم الشعر بمعناه ) ويعيبه ، ويزرى على القائل به ، ويغض منه (١) » .

<sup>(</sup>١) عبد القاهر الجرجاني : دلائل الاعجاز س ١٩٤ ~ ١٩٠

أو فصه أنفس ، لم يكن ذلك تفضيلا له من حيث هو محاتم ، كذلك ينبغي — إذا فضلنا بيتا على بيت من أجل معناه — ألا يكون تفضيلا له من حيث هو شعر وكلام . واعلم أنك لست تنظر فى كتاب صنف فى شأن البلاغة ، وكلام جاء عن القدماء ، إلا وجدته يدل على فساد هذا الملهب ، ورأيتهم يتشددون فى إنكاره وعيبه والعيب به . وإذا نظرت إلى الحاحظ وجدته يبلغ فى ذلك كل مبلغ ، ويتشدد غاية التشدد ، وقد انتهى فى ذلك إلى أن جعل العلم بالمعانى مشتركاً ، وسوى فيه بن الخاصة والعامة (١) .

ولا يقيم عبد القاهر كبير وزن للالفاظ فى ذائها من حيث تلاؤم حروفها وخضّها فى النطق ، ولا من حيث ترادفها على معنى (٢) . وإنما تظهر مزية الألفاظ عنده فى تأليف السكلام ، لأنها وسائل التصوير للمعنى المدلول عليه بالصياغة .

وقد أحكم عبد القاهر الربط بين و نظم ؛ الألفاظ في سياق صورة أدبية وبين صورة المعنى الذي كشفت عنه هذه الصورة ، فوضح أن الألفاظ ــ في سياقها في الشعر وفي بليغ الكلام ــ هي وحدها وسيلتنا إلى الصورة الأدبية :

وفلا يتصور أن يعرف المرء للفظ موضعا من غير أن يعرف معناه ،
 ولا يتوخى فى الألفاظ ، من حيث هى ألفاظ ، "رتيبا ونظا ، وإنما يتوخى اللرتيب فى المحانى ، فاذا تم ذلك تبعثها الألفاظ ، وقفت آثارها » .

و إنك إذا فرغت من ترتيب المعانى فى نفسك ، لم تحتج إلى أن تستأنف فكراً في ترتيب الألفاظ ، بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعانى : وتابعة لها و لاحقة بها . وإن العلم بمواقع المعانى فى النفس علم بمواقع الألفاظ الدالة علمها فى النطق ، (٣) .

<sup>(</sup>١) عبد القاهر: دلائل الاعجاز ص ١٩٦ – ١٩٧

 <sup>(</sup>٧) المرجع السابق ص ٤٥ – ٣٦ ، ٢٠٠ – ٢٠٠ ، وأمر الولاغة ص ٣١٦ – ٣١٧ .
 وهنا يلتق عبد القاهر مع أرسطو أيضا في أن السكلام ممثل في الجمل لا في الكلمات .
 الجملة هي وحدة اللغة .

<sup>(</sup>٣) عبد القاهر الجرجانى : دلائل الاعجاز ص ٤٤.

وإذن فالألفاظ في الحمل هي وسيلتنا إلى التفكر ، ولا أهمية لها إلا في موقعها من الكلام في الصياغة لا يظهر ، وكمال الصياغة لا يظهر ، إذن ، الا بأن يوتى د المعنى من جهته ، ومختار له الفظ الذي هو أخص به ، وأكشف عنه ، وأتمله وأحرى بأن يكسبه نبلا ، ويظهر فيه مزية (١)».

#### . .

وعلى حين لا يعنى عبد القاهر با مر المترادفات فى الألفاظ ، ثراه ينص على أنه لا ترادف مطلقا فى الحمل . وهنا بربط عبد القاهر أوثق رباط بين الصياغة من حيث هى صورة ومعناها ، فكل تغيير فى الحمل بالتقديم أوالتا تخير أو الزيادة أو النقص يتبعه حيا تغير فى الصورة تتغير المعنى جلما التصرف فى الصياغة .

وهذا ليست صياغة الأسلوب - عند عبد القاهر - مشابهة الصياغة والتحجير والتفويف والنقش وكل مايقصد به التصوير وكنى ، الحكما مع هذه المشابهة تمتاز بخاصة ، هي أنه يتصور أن يتشابه ديباجان في النقش ، أو سواران في الصنعة ، حتى لا تستطاع التفرقة بينهما . ولا يتصور ذلك في الكلام : ولأنه لا سيل إلى أن تجئ إلى معنى بيت الشعر أو فصل من النثر ، فترديه بعينه وعلى خاصيته وصنعته بعبارة أخرى حتى يكون المفهوم من هذه هو المفهوم من تلك ، لا نخالفه في صفة ولا وجه ولا أمرمن الأمور . ولا يغرنك قول الناس : قد أتى بالمعنى بعينه ، وأخذ معنى كلامه فأ داه على وجهه ، فانه تسامح مبهم . والمراد أنه أدى الغرض . فأما أن يؤدى المعنى بعينه على الوج الذي يكون عليه في كلام الأول ، حتى لا تعقل ههنا إلا معنى الوج الذي يكون عليه في كلام الأول ، حتى لا تعقل ههنا إلا عائلته من المسورين المشتبتين في عبلك ، كالسوارين والشنفين ، فني غاية الاحالة ، وظن يقضى بصاحبه إلى حيلك ، كالسوارين والشنفين ، فني غاية الاحالة ، وظن يقضى بصاحبه إلى جهالة عظيمة . . وذلك أنه ليس كلامنا فيا يفهم من لفظتين مفردتين نحو : همد وجلس ، ولسكن فيا فهم من جموع كلام ومجموع كلام آخر (٢) ، ه

<sup>(</sup>١) المرجع المابق ص ٣٥.

<sup>(</sup>۲) المربح تلسه ص ۲۰۱ – ۲۰۲ .

وهذا هو جوهر نظرية و النظم ، عند عبد القاهر ، أى تصوير الكلام البليغ المعانى ، شعراً كان أم نثراً . وكما أن النظم لا يظهر فى الكلمة إلابحسب موقعها فى الحملة ، وجذا الموقع تناشر الصورة التي جدف الأديب إلى رسمها كللك الحملة لا يبن حسن نظمها إلا إذا التلفت بدورها مع جاراتها فيما تهدف إليه هذه الحمل من معنى لبتا لف من مجموع الحمل صورة أدبية قد أعل فها الفكر ، وصدرت عن روية وأناة .

وهنا يتجاوز عبد القاهر تقاد العرب حميعاً فى إدراكه وحدة الصورة الأدبية المؤلفة من عدة جمل ، وإن لم يقف بعد ذلك على معنى العمل الأدبى كله بوصفه صورة ذات وحدة كبرة .

وهذا إدراك خطير الآثر في النقد العربي القديم علينا أن ننوه به .

وقد اهتدى إليه عبدالقاهر عن طريق إدراك قيمة الحمل المتآزرة على رسم صورة تشف عنها الألفاظ في موقعها من تلك الحمل ، كما تشف عنها الحمل في ائتلافها المحكم ، بعضها مع بعض .

وعند عبد القاهر لا يكون الكلام جيداً - وإن حسنت ألفاظه وإن جادت كل حملة منه على حدة - إذا فقد التلاف الحمل فى رسم صورة أدبية منتظمة فى دقائقها ، لأنك ترى سبيله - إذا فقد هذا الائتلاف فى ضم بعضه إلى بعض - و سبيل من عمد إلى لآل فخرطها فى سلك ، لا يبغى أكثر من أن يمنعها التفرق ، وكن نضد أشياء بعضها على بعض ، لا ريد فى نضده ذلك أن تجئ له فيه هيئة أو صورة ، بل ليس إلا أن تكون مجموعة فى رأى العن » .

ثم يمثل هذا السكلام الذي تحسن فيه الحمل ولا يجود نظمه ، يقول الحاسط : د جنبك الله الشهة وعصمك من الحبرة ، وجعل بينك وبن المعرفة نسبا ، وبين الصدق سببا ، وحبب إليك التثبيت ، وزين في عينك الإنصاف،

ثم يعقب عليه با"نه كلام لا مزية فى نظمه ، فلا فضيلة فيه سوى الصواب والسلامة من الزيغ واللحن . و إنما مدار الحسن هو « النظم » ف

السكلام دحتى ترى فى الأمر مصنعا ، وحتى تجد إلى التخير سبيلا ، وحتى تكون قد استدركت صوابا (١) ، .

ومن ثم يظهر أن النظم ه – وهومدار الحسن عند عبد القاهر – متمنز عن المعمى فى ذاته مجرداً ، وعن اللفظ فى ذاته منفرداً ، لأنه صياغة الــــكلام نى حمل متآ زرة على جلاء الصورة الأدبية .

وفى هذا يدلنا عبد القاهر على مانفيده من دلالات حالية من وراء تراكيب الألفاظ فى الحمل ، وتراكيب الحمل بعضها مع بعض ، وهو مايدخله عبد القاهر فى مفهوم علم النحو .

وقد توسع عبد القاهر فيه ، فجعله يشمل الدلالات الجالية لما نطلق عليه اليوم : «علم التراكيب» ، فلم يقصر عبد القاهر النحو على قواعد الاعراب كعهدنا بها ، لسكن أصبح النحو عنده - بمعنى علم التراكيب - واسع الدلالة ، فشمل وسائل الحال في الصياغة الشعرية .

ويلجأ عبد القاهر في بيان ذلك إلى ربط الصور الشعرية مرة أخرى بالفنون التصويرية ، فيقول : « وإنما سبيل هذه المعانى ( النحوية ) سبيل الأصباغ التي تعمل منها الصور والنقوش . فكما أنك ترى الرجل قد تهدى في الأصباغ التي عمل منها الصورة والنقش في ثويه الذي نسج إلى ضرب من التخير والتدبر في أنفس الأصباغ وفي مواقعها ومقاديرها ، وكيفية مزجه لما وترتيبه إياها ، إلى مالم يهتد إليه صاحبه ، فجاء نقشه من أجل ذلك أعجب وصورته أغرب ، كذلك عال الشاعر ، والشعر في توخيهما معانى النحو ووجوهه التي عرفت أنها محصول النظم (٢) » .

#### \* \*

وفيما قلمنا ، يتضح أن عبد القاهر أدرك معنى الصورة الأدبية إدراكا عاما ، ووثق الصلة بين الصياغة اللغوية وما تدل عليه من معنى ، وبين ان

<sup>(</sup>١) المرجع تفسه ص ٧٩ ــ ٧٧ . ٪

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٧٠ .

هذه الصياغة عنابة صورة أدوابا : الألفاظ المتسقة في الحمل ، والحمل المنتظمة للتعبر عن الصورة .

ولو وجدت أفكار عبد القاهر الحرجانى هذه من ينمها فى النقد العربى القدم ، ويسير بها قلما ، لسكان من المحتمل أن توجد لدينا سـ منذ ذلك العهد ــ مدرسة تشبه مايطلق عليه اليوم : المدرسة التعبيرية . إذ أن توثيق المصلة بن الصياغة اللغوية وما تصوره من معى . يستلزم توحيد المضمون والشكل فى التعبير الدال على الصورة .

والعملية الفئية لا يتصور فيها الفصل بين مضمون الصورة والتعبير عنها بالشعر أو بالرسم أو النحت أو بالـــكلام عامة .

وهذا هو رأى المدرسة التعبيرية الحديثة، وعلى رأسها ٥ بند توكروتشيهه. ولا اعتداد لديه بالسكلمات مفردة من حيث هي مادة التعبير، ولا من حيث الحرس والصوت منفصلين عن الصورة (١).

ونكتنى منا بالاشارة إلى هذا التشابه بين آراء عبد القاهر وهذه الملدسة التعبيرية . ذلك أننا لانقصد هنا لسوى تتبع الصلة بين الشعر والفنون عند أرسطو ونقاد العرب .

وقد رأينا كيف فهم نقاد العرب فكرة أرسطو أنواعا من الفهم ، فائناد مها الحاحظ في بيان أن جوهر الأدب إنما هو في الصياغة ، ونمى هذه الفكرة عبد القاهر في نظريته في والنظم » . وقد اعتمد فيها على عقد الصلة بين الشعر والفنون ، وقد أساء قدامة بن جعفر فهم أصالة الفكرة نفسها ، فا فادمها في جحوده ضرورة الصدق والأصالة لدى الشاعر .



Renedetto Croce : L'Estétique Comme science de انظر (۱) انظر L'Expression et Linguistique Générale : Paris, 1904. p. 9-11

وهذه التأويلات المختلفة لفكرة واحدة تكشف لنا عن حقائق هامة فى الدراسات المقارنة ، أن الأفكار كالبذور التى تستنبت فى بيئات مننوعة ، فتتنوع طعومها وألوابها ، تبعا لما يطرأ علبها من أنواع التلقيح والغذاء فى بيئاتها الحديدة ، وقد تختلف الإفادة منها تبعا لاستخدامها فى هذه البيئات ، وأن التأثر لا يمحو أصالة الناقد ، كما أنه لا يمحو أصالة الشاعر أو الكاتب. فالأفكار هذاء عقلى ، والعقو ل الناضجة تبحث عن غدامها أينا وجدته . وإنما تتفاوت هذه العقول فى مدى إفادتها من الغذاء أصيلا كان فى البيئة أو مجلوبا .

فن المعلوم أن أرسطو كان قد عقد الصلة بين الشعر والفنون الحميلة توطئة لعرض نظرية المحاكاة التي لسنا بصدد شرحها هنا . وتلك النظرية تتطبق على الشعر الموضوعي ، شعر المسرحيات والملاحم . وقد صارت بعد ذلك من دواعي نهضة الأدب الموضعي من مسرحيات وقصص أصبحت تكتب في العصر الحديث نثراً لا شعراً في غالبيتها العظمي .

ولم تبهض نظرية المحاكاة بالشعر الغنائى . وهذا الشعر الغنائى هو ماتحدث عنه نقاد العرب الذين رأينا مدى استثمارهم الصلة بين الشعر والفنون ، وكان أكثرهم إقادة منه هو عبد القاهر الجرجائى فى فهمه قيمة الصياغة والصورة الأدبية .

وقد بهض الشعر الغنائى منذ الرومانتيكيين فى أوروبا ، وكانت الصورة ما الإجادة فيه لدى الشعراء والنقاد . وكثيراً ما عقد نقاد المذاهب الشعرية منذ الرومانتيكيين والبرناسيين والرمزيين ــ صلات مختلفة بين الشعر والفنون الحميلة التشكيلية من رمم ونحت وموسيقى .

وقد أفادوا فى ذلك أنواعا من الافادة نهضت بالشعر الغنائى. ولقد فهموا المصورة فى ضوء وحدة العمل الشعرى ، وكان تراسل الغنون كتراسل الحواس ، أقوى دعامات نظرياتهم التى أصبحت مبراثاً عاما للاداب الناهضة كلها ، ومنها أدبنا الحديث

## الضورة الشِغربة في لمذاهب الأدبية وأثرها في نقد نَا المحديث

#### - 1 -

### فلسفة الصورة في شعر الكلاسيكيين

سنعرض هنا موجزاً لتاريخ الحيال وفلسفته في المذاهب الأدبية المكبرى وما كان له من أثر في الصورة الأدبية في الشعر ، ثم نعقب ببيان تأثير ذلك كله في شعرنا ونقدنا الحديث . على أننا لانقصد إلا إلى توضيح ذلك التأثير والمكشف عن مصادره وقيمه الفنية ، أما التأثير نفسه فلا مجال لأدنى شك فيه لدى كل من له إلمام بالمشعر العربي الحديث مع شي من تاريخ النقد العالمي . فقد ابتعدنا في شعرنا الحديث ومقاييسه الفنية عن عمود الشعر في النقد العربي القديم وما ساقه شراحه من معايير تقليدية أو لفظية تجاوزها كثيراً دعاة التجديد في شعرنا العربي ، منذ نادوا في مطلع هذا القرن بالوحدة العضوية القصيدة وبتوضيح معالم التجربة في الشعر ، وبالصدق الواقعي والفي ، وبطرق التصوير وأصالة الشاعر . . مما كان امنقر قبل في تاريخ النقد العالمي ، ودعوا إليه مشكور بن لدعم نهضتنا الأدبية .

ونيادر هنا بتقرير ماقد يغيب عمن يحصرون تفكيرهم في دائرة النقد العربي القديم لا يتجاوزونه ، فندكر أن هذه الآراء التي نعرض لتاريخها هنا لنكشف عن قيمها وأثرها ، قد نشأت في أصلها متفرقة في آداب محتلفة ، وتصارحت فيا بينها على مر العصور ، وأسفر هذا الصراع عن بقاء مايفيد الفن والفكر منها ، فعمت الآداب العالمية على الأثر ، وتداولها فيا بينها ، وتعاونت كلها على تثبيت دعائمها ، فا صبحت تيارات فنية عالمية ، وموردا عاما عتاحه ذوو المواهب من محتلف الأم ، وميرانا مشركا للإنسانية عماء ، لا مظنة لما خذ في الافادة منه . . فلسنا في تأثرنا بها بدعا في تاريخ الفن ، إذ التعاون العالمي في ناريخ الأدب والفن ، كالتعاون العالمي في ناريخ الأدب والفن ، كالتعاون

العالمي في تاريخ العلم ، كلاهما طريق لــكمال التراث القومي والنهضة به حرصاً على مسابرة ركب التقدم في العالم . وهذا مايتم في جميع الآداب ضرورة لأنه من طبيعة الأشباء التي لا نتخلف ، سواء أراد ذلك دعاة التخلفأم لم بريدوا .

هذا . ونقصد بالشعر هنا الشعر الغنائي ، وتريد به شعر التجارب الصادقة . فلن نتعرض هنا للصورة الأدبية في شعر المسرحيات أو الملاحم . لأن الملاحم لم تعد ذات شائن في الأدب العالمي الحديث ، ولأن المسرحيات أصبحت ــ كالقصة ــ تعالج نثراً في الأعم الأغلب من حالاتها ؟ سواء في أدبنا الحديث أم في الآداب العالمية الأخرى . ولا يمت بكبير صلة لبحثنا الحديث على التجارب الشعرية الخارجية عن نطاق المسرحية أو القصة في مفهومهما الفني الحديث . غير أنه ينبغي أن نذكر مجملا يتمنز به مفهوم الشعر في طبيعته الفئية العامة عن مفهوم القصة والمسرحية : فمجال الشعر هو الشعور ؛ سواء أثار الشاعر هذا الشعور في تجربة ذاتية عضة يكشف فها عن جانب من جوانب النفس ، أم نفذ من خلال تجربته إلى مسائلة من مسائل الكون أو مشكلة من مشكلات المحتمع تراءى من ثنايا شعره و إحساسه فإثارة الشعور والإحساس مقلمة فى الشعر على إثارة الفكر ، وذلك على النقيض من القصة أو المسرحية ، فإثارة الفكر من طبيعة العمل الفني فيهما قبل إثارة الشعور . وموقف القاص أو المسرحي مختلف عن موقف الشاعر . . فالشاعر قد سهم بالحقائق الكونية أو الاجتماعية ، ولسكن من حيث صداها في النفس فاذا تناول العالم الخارجي ، أو نظر في بيئته نظرة شكوى أو تصويب ، فإن العالم وما فيه ومن فيه يتحولون لديه إلى حالة نفسية . ولا نقصد إلى القول بائن الشاعر عصر همه في نطاق ، اللهاتية ، الحضة ، إذ أن مثل هذه الحالة لا تتصور إلا إذا غاب الشاعر في شعوره عن كل شيُّ حوله ، وهو في هذه الحالة لن يكون على وعي يتمكن فيه من التعبير الشعري ، ومن إثارة ما ريد من صور ، لأنه في تعبره يعتمد على الأشياء والحقائق والموضوعات التي تحيط به . والصور التي ينقلها في شعره لها مصدرها من الطبيعة والوجود من حوله ، ولها بُذلك صبغة إنسانية عامة ؛ والشاعر يستمدها من خارج نطاق ذاته .

وقد يحتوى الشعر على عنصر قصصى – وهذا العنصر القصصى قالب عام يتخذه الشاعر بجالا لتجربته ، وهو فيه أبعد ما يكون من الحضوع لقواعد القصة فى مفهومها الحديث – وقد توحى تجربة الشاعر باتخاذ موقف ذى أثر كبير من حيث دلالته الاجهاعية ، وفى هذا الموقف تتجلى صوره الشعرية قوية تترجم عن آمال واسعة ، أو تبين عن ضيق وقلق من شأنهما أن يتمخضا عن صراع بين الواقع الموجود والمستقبل المنشود . ولكن الشاعر فى نفسية ، ويكفيه فى هذه الصور أن يعبر عن ضيقه بالحالة أو هربه منها . وقد يكون لهذا الهرب معنى السخط والنفور ، مما قد يضي على هذا الهرب صبغة يكون لهذا الهرب معنى السخط والنفور ، مما قد يضي على هذا الهرب صبغة إلجابية فى نتائجها ، ولكم السخط والنفور ، مما قد يضي على هذا الهرب صبغة

أن هذا من موقف كتاب المسرحيات والقصص ؟ إن هولاء يثبتون أمام المسائل والحقائق ، يفسرون – بمواقف شخصياتهم الأدبية – دواعها وطبيعها . وعن طريق عرض المواقف وآراء شخصياتهم الأدبية فها محلرون أو يشيدون بما قد ينتج عها . وأحكامهم في قصصهم ومسرحياتهم أحكام موضوعية مبررة ، لا يصرحون بها ، ولسكن تتراءى من خلال المواقف والشخصيات ، مدعمة بما يشبه البراهين المنطقية ، من الحالات الاجتماعية وعوامل البيئة التي تتحرك فها الشخصيات ، وصلات الشخصيات بمن مواهم في مجتمعهم .

ويودى كل ذلك إلى خروج كتاب القصص والمسرحيات من حدود ذاتهم استجابة لطبيعة عملهم الفنى ، وعليهم لذلك أن يبرروا ويشرحوا على نحو فنى حجوانب التجربة وما تحتوى عليه من أحداث وأن يغوصوا فى غار مجتمعهم ومسائله . ولذا كان لنا أن نقول إن موقف القاص أو مولف المسرحية من المسائل التي يعالجها موقف تحليلى ، على حين يظل موقف الشاعر في صوره تجميعياً أكثر منه تحليلاً .

وقد قلنا إن الشاعر يثير في تجربته الشعور من وراء عرض الحالة النفسية ، وذلك بالوسائل الفنية في الصور والصياغة . ولا يستلزم ذلك أن يكون الشاعر ف عمله الفني ثائر الشعور ، بل إن قوة الانفعال وثورة الشعور لا يتيسر معها إنتاج فني ذو قيمة ، فلا بد من فترة تهدأ فيها المشاعر ، لتختمر الأفكار الي يوالفها الشاعر عن طريق تا مله في تجربته . فالتعبير الفني أبعد مايكون عن الاستسلام للمشاعر والحواطر استسلاما قديدفع الشاعر إلى التعبيرات المباشرة أو الحرى وراء الصور التقليدية مما يضر بالأصالة . فلا بد من السيطرة على الحالة الفنيــة وإخضاعها العمل الفني ، محيث يتوافر الشاعر في شعره ــ إلى جانب الإحساس واللوق النبي ــ الصبر على بذل الحهد الفني ، وصدق العزم على مراوضة المعانى وصياغة الصور التي تثر اسل مها المشاعر . وهذه المشاعر ، بدورها ، طريق بث أفكار تتمكن من النفس بوساطة الصور الشعرية وموسيقا الشعر ، على أن توحى هذه الصور بالأفكار والمشاعر ولاتدك صراحة علمها . فقوة الشعر تتمثل في الإمحاء بالأفكار عن طريق الصور ، لا في التصريح بالأفكار مجردة ولا في المبالغة في وصفها . ومدار الإبحاء على التعبىر عن التجربة ودقائقها ، لا على تسمية ماتولده في النفس من عواطف ، بل إِنْ هَذْهُ النَّسْمِيةُ تَضْعَفُ مِنْ قِيمَةُ الشَّعْرِ الْفَيْةِ ، لأنَّهَا تَجْعَلُ المُشَاعِرِ و الأحاسيس أقرب إلى التعميم والتجريد منها إلى التصوير والتخصيص . فالشعر يعتمد على شعور الشاعر ينفسه و بما حوله شعوراً يتجاوب هو معه ، فيندفع إلى الكشف فنياً عن خيايا النفس أو السكون استجابة لهذا الشعور في لغة هي صور إيحاثية لا صور مباشرة ، كما سيتضح ذلك حين نتكلم عن الإيحاء وطرقه في مُقَالَاتنا هذه . والصور الفنية على هذا النحو تقوم في الشعر بدور الإقناع والتبرير ، وهو ما يقابل الإقناع الفي بعرض الحالات والمواقف وتبريرها موضوعيا فى القصص والمسرحيات التي هي بمثابة صور كلية موحية بدورها على طريقتها الفنية الحاصة بها . ومن ثم كانت للصور في الشعر أهمية خاصة تحاول هنا أن نجلو تار نخها و أثر ها . وثرى -- قبل أن نشرح موقف المذاهب الأدبية الكبرى من الحيال والصورة -- أن نين طبيعة الصورة فى ذائبا ، عاولين قدر الطاقة ألا نسترسل فى دراسات فلسفية أو نفسية قسد تبعد بنا عن طبيعة هذه المدراسات الأدبية ، وإن كان لابد لنا أن نورد القدر الفرورى الذى لاغى عنه فى هذه المدراسة لأنه أسامها النظرى .

فاذا نظرت إلى وردة من الورود في شكلها وأوراقها وألوانها الخاصة سا، وتا ملت فها أمامي ، فا أنا بصدد شيّ من الأشباء خارج عن حدود ذاتي ، مستقل في وجوده عني ، يفرض نفسه عقوماته الحاصة به على الوعي الإنساني ، عيث لا أستطيع أن أتحكم فيه لهذا الوعى إنجاداً أو إعداماً . وليس لى دخل في تغيير شيُّ من مقوماته لأنها خارجة عن نطاق وعبي التلقائي ، وإن كانت هذه المقومات عثابة امتداد لذاتي في حال النظر والتا من حيث أنها موضوع الوعى في وقت من الأوقات . فالوردة هنا أتا ملها ، وهي شيُّ من الأشياء تجاه الرعى التلقائي الذي يتخذ منها موضوعاً له ، وبخضع لها ، ليتعرف على خصائصها ومقوماتها . ولسكن إذا أدرت وجهى عن هذه الوردة إلى شيُّ آخر : شجرة أو نهر مثلا ، فغابت الوردة بذلك عن نظرى ، فإنى أظل على يقن أنها لم تصر في عداد الأشياء المعدومة بتحول ناظري عنها ، فهي لازالت موجودة لم تفقد وجودها ، ولــكنها له تعد تشغل وعبى . فاذا أثرتها – بعد ذلك ــ دون أن أنظر إلها ، فإنى أتمثلها مخصائصها التي هي لها حن كانت أمامي . وهذا الذي أتمثله منها ــ دون نظر إلها ــ هو صورتها . وهذه الصورة تشغل وعبي الآن ، كما كانت الوردة نفسها تشغله منذ قليل حن كنت أتا مل فها . ولسكن وجود الوردة أمامي في حالة نظري إلمها هو وجود شئ من الأشياء ، ووجودها ــ حن أتمثلها في حال غيامها عن ناظري ــ هو وجود إ صورة هذا الشيُّ . وكلا الوجودين لا يتمنز عن الآخر في جوهره، فالمقومات والشكل والوضع تظل في وعبي هيهي لاتتغر في الحالين. وعلى الرغم من ذلك يتيسر لحكل امرئ أن يفرق بن الوجودين في نوعهما ، قلا مخلط كلمهما بالآخر ، وإن بدا من الصعب لدى كثير تحديد الفرق بن نوعى الوجود للوردة في حال مثولها وفي حال تمثلها . فوجودها صورة أقل في

مرتبة الوجود من رؤيبها شيئاً ماثلا أمام النظر ؛ ولسكن وجودها صورة يتعلق عتاج إلى جهد ذهبى أكثر من الحهد فى النظر إليها . ووجودها صورة يتعلق بوعبي وحده ، وأنا فيه أكثر انجابية ؛ ثم إن وجودها صورة يستتبع أنى لا أراها ، فهى غائبة عنى ، أو فى حكم المعلوم بالنسبة لى ؛ وهى فى الصورة ملك لوعبى أخكم فها ، فأستطيع أن أنمها أو أطورها أو أغير وضعها دون أن يمس ذلك وجودها الحارجي فى شيء ، وأستطيع كذلك أن أنظمها فى سلك صور أخرى من جنسها أو غير جنسها لعلاقة من العلاقات إرادياً لغاية خاصة .

وفى هذه العملية الذهنية تصبح الصورة ملسكا لعالم الفكر ، بعد أن كانت شيئا من الأشياء . وعلى حسب النظرة إلى الصورة فى علاقها بالشي من جهة ، وبالفكر من جهة أخرى ، تنوعت النظرة إليها فى الفلسفات والمذاهب الكرى الأدبية ، مما كان ذا أثر كبر فى بهضة الشعر أو ركود ريحه فى هده المداهب . وذلك للارتباط الوثيق فى تلك الآداب بين الأدب والتيارات الفكرية السائدة فى العصر من جهة ، ثم حاجات الحمهور الموجه إليه ذلك الأدب من جهة أخرى . وهذه حقيقة لا نمل من تكرارها ، وهى ذات أثر خصب فى بهضة الأدب ومشاركته فى الاتجاهات الانسانية للعصر الذى ينتجه . ولهذا لم تكن هذه المذاهب الأدبية بما تفرض فرضاً على عصورها ، بل كانت استجابة للحاجات الفكرية والاجتماعية معا : ونحن نفيل من هذه المدرات النقد العالمي على مسهج علمي – أننا نضم نصب أعيننا أثر مايكون من إحكام الصلة بين أدبتا مبع علمي – أننا نضم نصب أعيننا أثر مايكون من إحكام الصلة بين أدبتا في طبيعته الفنية وبين حاجاتنا الفكرية والاجتماعية التي يعد الأدب استجابة في طبيعته الفنية وبين حاجاتنا الفكرية والاجتماعية التي يعد الأدب استجابة في طبيعته الفنية وبين حاجاتنا الفكرية والاجتماعية التي يعد الأدب استجابة وتوجيها لها في وقت معا .

ولم يكن للخيال وفلسفته أثر كبير في الأدب قبل الرومانتيكيين ، على الرغم من دراسة أرسطو للغة ووظيفتها ، والذاكرة وعملها ، ووجوه البلاغة ، وقيمتها العامة ، وعلى الرغم من عناية العرب بدراسة وجوه البلاغة ، ويتحديدهم قيم عمود الشعر ، ومقياس براعة الشعراء على حسبه ، متاتر بن ويتحديدهم قيم عمود الشعر ، ومقياس براعة الشعراء على حسبه ، متاتر بن في بعض ذلك بارسطو على حسب تاويلهم إياه مما يتراءى في حديثهم في بعض ذلك بارسطو على حسب تاويلهم إياه مما يتراءى في حديثهم في

الاستعارة وفى التخييل وتشبيه البمثيل والمعاظلة وما إليها . ويظهر فى كل ذلك ميلهم إلى القصد فى المحاذ ، وبيان أن غايته هى الحقيقة ، ثم الكشف عن صور الحجج العقلية وعلاقاتها المنطقية ، وهذا وجه شبه مجمع بين قداى نقاد العرب والمسكلاسيكيين لتأثرهما كليهما بارسطو مع تأويل بعلوا به قليلا أو كثيراً من أصله .

ومع ذلك رى أن نوجز القول فى آراء الكلاسيكيين فى الحيال والصورة ووظيفة اللغة تجاهمها ، وما كان لللك من أثر فى الشعر ، لأن المذهب السكلاسيكي هو المذهب الذى قامت الرومانتيكية على أنقاضه .

ولقد عنى السكلاسيكيون بدراسة المعرفة فى حلتها ، وفها تعرضوا الصورة وعلاقتها بالشيُّ من جهة ، ثم بالفكر من جهة ثانية . والصورة عندهم شئ مادى ــ وفي هذا خلط منهم بن الوعى المتعلق بالصورة والوعي بالشيُّ. وقد أشرنا إلى الفرق بينهما فيما سبق . والصورة مادية عندهم لأنها نتاج تا ثمر الأشياء الخارجية على حواسنا . فالإنطباعات المادية التي تنتج في الذهن عن طريق الحواس هي سبب الوعي . وتبدو تلك الانطباعات عثابة علامات تثبر في النفس يعض المشاعر ، وليست هذه المشاعر سوى فرصة لتكوين الأفكار بوساطة الذاكرة وتداعى المعانى . ولسكن الأفكار نفسها طبيعية فينا وليس مصدرها المباشر هو الصورة ، بل الإدراك ؛ لأن الصورة مادية . وعالم الأفكار عندهم متمنز كل التميز عن عالم المادة . فالحيال ــ وهو المعرفة عن طريق الصور ــ يتمنز في جوهره عن الإدراك . ذلك أن الحيال بمثل نوعاً من المعرفة في أدنى درجائها ، وليست الصورة التي تنتج عنه سوى فكرة مضطربة ، لا مكن أن تؤدى بذائها إلى الفكرة الصحيحة . فعالم الحيال هو عالم المعارف الزائفة الناقصة . حقا عكن أن ينتقل المرء من الصورة إلى الفكرة الصحيحة ، بالرق في اكتناه عدة صور بعد جمهاو تنظيمهاو استخلاص الفكرة من مجموعها ، ولــكن ذلك لايكون إلا بالإدراك ، وهو أرق من الحيال ، وهو وحده خاصة الإنسان . وعالم الحيال آلى تتداعى فيه الصور بطريق آلى ؛ أما حقائق العقل فبينها روابط ضرورية ، وهذه الحقائق وحدها هي الواضحة المتمنزة المعتسد بها . وللإقادة من المشاعر التي تولدها فينا

الصورة الخيالية ، لابلد من السمو عن مستوى الحواس ، والاعتماد على قوة الإدراك لتتضع الأفكار . وفى عملية الادراك رجع المرء إلى قائمة من الأفكار المدركة بعيدة كل البعد من الانطباعات الحسية التي تولدها فينا الصورة في بادئ الأمر .

وفي هذه القلسفة العقلية يتضاد عالم الخيال والصور مع عالم الحقيقة والعقل. فليست الصور المادية طريقاً للفكرة. فالفكرة هي مايدركه العقل مباشرة، وقيمة اللغة تنحصر في دلالها على الأفكار لا على الصورة. يقول ديكارت: و وإنما تكتسب الكلمات صفاتها العامة الإنسانية بدلالها على الأفكار، لا بد لالها على الصور، وعلو باسكال من الصور التي تعلق بالكلمات فتضلل المرء عن الحقيقة. وعنده أن هذه الصور تأتى من دلالات الكلمات والعبارات المجازية، أو من المعانى التي تدل دلالة تبعية عليها الكلمات والعبارات بسبب جرسها وموسيقاها، حين ثشر في النفس انفعالات خاصة ليست من طبيعة الكلمات في أصل وضعها. ولن نستطيع أن نصل إلى الحقيقة إلا بتطهير الكلمات من هذه المعانى الثانوية التي تضيفها المخيلة. فلسنا في حاجة إلى الصور والمجازات إلا بقدر ضليل، وفي قصد، في سبيل فلسنا في حاجة إلى الصور والمجازات إلا بقدر ضليل، وفي قصد، في سبيل فلسنا في حاجة إلى الصور والمجازات إلا بقدر ضليل، وفي قصد، في سبيل فلسنا في حاجة إلى الصور والمجازات إلا بقدر ضليل، وفي قصد، في سبيل

وعند الكلاسيكين أن الحيال بجب أن يظل نحت وصاية العقل ، لأن الحيال في ذاته و غزيزة عمياء ، وهو وقسمة مشتركة بين الإنسان والحيوان، ولذا أشادوا يسلطان العقل في أجناس الأدب حميعاً ، ومها الشعر الغنائى . وقد سجل الشاعر و بوالو ، هذه القاعدة فيا سحله من قواعد الكلاسيكين حين قال : و فلتحبوا دائماً العقل . ولتستمد دائماً موالفاتكم منه وحده كل مالها من رونق وقيمة ، .

ويقول الا بروير ( La Bruyère السكلاسيكي الفرنسي :

د بجب ألا تحتوى أحاديثنا أو كتبنا على كثير من الحيال ، لأنه لا ينتج

غالبا إلا أفسكارا باطلة صييانية ، لا تصلح من شائنا ، ولا جدوى مها

ف صواب الرأى . وبجب أن تصلح أفكارنا عن اللوق السليم والعقل الراجع ،
وأن تكون أثراً لنفاذ البصرة ، .

وقد كان تقديم العقل ووضع الحيال نحت وصايته عند السكلاسيكين صدى لتأثرهم بأرسطو بالشراح الكلاسيكين قبل أن يكون أثراً من آثار الفلسفة العقلية . وقد استقرت القاعدة وعظم خطرها بسبب هذه الفلسفة ولسكن العقل في النقد الأدبي السكلاسيكي لم يكن له على وجه الدقة نقس المحيى الذي كان له عند ديكارت وتلامنة . فلم يسلك النقاد الكلاميكيون في الأدب مسلك ديكارت ، فيدعوا باسم العقل إلى القضاء على الأفكار السابقة قبل بناء فكرة جديدة ، على نحو مافعل ديكارت في مهجه في الشك ، السابقة قبل بناء فكرة جديدة ، على نحو مافعل ديكارت في مهجه في الشك ، وعلى حد تعبير أحد السكتاب : « كان العقل علك ولسكن أرسطو هو وعلى حد تعبير أحد السكتاب : « كان العقل علك ولسكن أرسطو هو وعلى حد تعبير أحد السكتاب : « كان العقل علك ولسكن أرسطو هو وعهاجة السائد الما لوف الفردي ، والماهة السائد الما لوف الفروثة .

في الشعر الكلاسيكي يتجلى القصد في الصور ، ومسايرتها للمستقر الثابت من النظم والعادات ، فخير الكتب عندهم هو مايقرأ فيها كل إنسان أفكاره ، حتى كا نه يعرفها سلفاً على حد تعبير باسكال . فالحقيقة التي ينشدها السكلاسيكي هي التي تواضع عليها الجمهور وهم الصفوة السائدة ، وفي هذا يقول د بوالو ه :

و لا شئ أحمل من الحقيقة ، وهي وحدها أهل لأن تحب ، وبجب أن تسيطر فى كل شئ ، حتى فى الحرافات حيث لا يقصد بما فى الحيال من براعة إلا جلاء الحقيقة أمام العيون ». فيجب أن تمر كل الصور والعبارات فى مصفاة العقل – فى معناه السابق - حتى تخرج مقبولة لا تفجا الحمهور ولا تمس مااستقر لديه .

محكى الكاتب الناقد الكلاسيكى « بوهور » «Bouhours» على لسان شخصية من شخصياته الأدبية « أرست » أنه يقول لصاحبه الذى استسلم لأحلامه مصوراً منظر البحر أمامه : « إن هذا الحلم الذى استسلمت إليه كان جد معتول » .

وقد كان الأدب الكلاسيكي خصباً في الشعر الموضوعي اشعر المسرحيات حيث كانوا يحتلون حلو أرسطو في نقده على حسب مافهموه منه مهتدين في (مه -- دراسات وتماذج) هذا القهم بالشراح الايطالين ، وحيث كانوا يضعون الهاذج اليونانية والرومانية نصب أعيهم في خلقهم الأدبى ، فنضج التحليل النفسى في شخصيات مسرحياتهم وذلك لاتساع آفاقهم في هذه الناحية ، وخروجهم من نطاق أدبهم إلى الأدب والنقد العالمين لعصرهم .

ول كن الدحوة إلى العقل والهوينهن شأن الخيال على نحو ما شرحنا كانا خطراً على الشعر الغنائي ، وهو موضوع دراستنا هنا ، فنضب فيه الخيال وتوالت صوره على جلاء المعانى المطروقة . وقد حدا ذلك ببعضهم وهو هسانت ايفر بمون ، إلى الهوين من شأن الشعر نفسه وتهجينه باسم العقل لأن الفكرة الواضحة في النثر مفضلة على النصوير الخيالي الذي مجاله الشعر وقد هجا هذا الناقد هو ميروس والشعراء الأقلمين ، وجدا هزل شأن الشعر في الأدب الفرنسي ، وظلت الحال كلك حتى العصر الرومانتيكي . فكانت المعانى تساير المائلوف ، وتنتظم في ملك العقل ، ويضول فيها الخيال الفردي ، والاعباد على الصور الذاتية . بل إن الشعر الغنائي نفسه كان قليلا أفردي ، والاعباد على الصور الذاتية . بل إن الشعر الغنائي نفسه كان قليلا منهم المدعوة إلى العقل والهوين من شأن المصور الخيالية على نحو ماشرحنا . . من تعزية أو مقطوعات غزلية ، أو أشعار دينية أو مدح أو رباء ، أو وصف بعض مناظر الطبيعة وفصولها ، والنوع الأخير أقل الأشعار الغنائية حظاً في بعض مناظر الطبيعة وفصولها ، والنوع الأخير أقل الأشعار الغنائية حظاً في بعض مناظر الطبيعة وفصولها ، والنوع الأخير أقل الأشعار الغنائية حظاً في

ويلحظ القارئ وجوه شبه بن هذه الموضوعات وكثير من موضوعات الشعر العربي القدم . ولا نقصد محال أن نصف الشعر العربي القدم با نه كلاسيكي ، فلم يكن في الأدب العربي مذاهب أدبية تقابل المذاهب التي نشير إليها هنا . وطبعاً لانقصد كذلك إلى القول با ن هناك تا ثيراً متبادلا بين الأدبين العربي والأوروبي في تلك العصور . ولحكن وجوه الشبه في بعض الموضوعات ؛ وفي كثير من المعاني في الأدب الحكلاسيكي وأدبنا

العربي ، ترجع إلى أن العصر الكلاسيكي يشبه عصور شعرنا القديم في أنه كان عمل الاستقرار . فكان للنظم والتقاليد والعادات سلطان تقليدي ظهر أثره في قواعد النقد التقليدية الكلاسيكية ، وهو تظير ماكان سائداً في الشعر العربي القديم والنقد كذلك من حيث انخاذهما الشعر الحاهلي نموذجاً لهما على مر العصور . ويفهم كل من له إحاطة بالنقد العربي أنه ، في انجاهه العام ، محتوى ضمنا على شبه اتفاقي على اتباع عاكاة الأقدمين ، وهو مايقابل نظرية بحاكاة الأقدمين ، وهو مايقابل المنهة والشراح الإيطاليون ، ثم استقرت في العصر الكلاسيكي ، على مهيج وقواعد نكتفي هنا بالإشارة إليها . ولسكن محاكاة الأقدمين عند السكلاسيكيين كانت تعني محاكاة اليونان أو الرومان أو النابغين من منهيج وقواعد نكتفي هنا بالإشارة إليها . ولسكن محاكاة الأقدمين من تقليد السكلاسيكيين كانت تعني محاكاة اليونان أو الرومان أو النابغين من المكتاب من نفس اللغة لسابقهم من أمهم ، وبينوا ضرر ذلك وأفاضوا فيه . الكتاب من نفس اللغة لسابقهم من أمهم ، وبينوا ضرر ذلك وأفاضوا فيه . فكان تقليد الكلاسيكين أرحب أفقا وأخصب أثراً في شعر المسرحيات فكان تقليد الكلاسيكين أرحب أفقا وأخصب أثراً في شعر المسرحيات فكان تقليد الكلاسيكين أرحب أفقا وأخصب أثراً في شعر المسرحيات والملاحم ، ولسكنه لم يا ت بهار ذات شائن فيا مخص الشعر الغنائي .

هذا موجز لما ترى من أسباب بعض وجوه الشبه بين موضوعات الشعر العنائى الكلاسيكى في الأدب الأوروبي ونظيرتها في الشعر العربي القديم. على أنا لا ننني بذلك أن هناك وجوه فروق كثيرة سنشير إليها في دراستنا للمذاهب التي تلت الكلاسيكية . وفي كل ما ذكرنا ونذكر إنما نتيع الأعم الأغلب من الحالات والتيارات ، ليتيسر لنا الحكم العام على آداب عصور با كملها ، وبهمنا من بيان هذه التيارات العامة في الآداب الكشف عن اتجاهات النقد العامة العالمية فها وأثرها ، كما قلنا في صدر هذا الباب .

ونورد هنا شاهدا الشعر السكلاسيكي الغنائي . . بعض أبيات من قصيدة الشاعر الكلاسيكي دماليرب، F. De Malherbe يعزى بها صديقه د دى بيرييه ، في موت ابنته الصغيرة :

د أى دى بير يبه أيبنى إذن ألمك خالداً ، يوسوس به الحب الأبوى الى نفسك ، فلا يزال يزاد ؟! أو تكون كارثة ابنتك بنزولها في اللحد ـــ

والموت هو المصير العام - بمثابة متاهة يضل لهيا رشاك ، ولا يثوب ؟ ! أدرى أى مقائن كانت تحفل بها طفولتها ، ولا أريد أن أهون من شائها ؛ أبها الصديق المصاب ، حين أحاول أن أقوم بالعزاء . ولسكنها كانت من هذا العالم حيث تلتى أجمل الأشياء أسوأ المصير . ووردة كانت ، فكان لها عمر الوردة فترة صباح . ثم هبك نلت سؤاك فعمرت ، ولم تفارق العيش إلا بعد أن اييض منها الرأس ، فائى مصير آخر كانت ستلقاه ؟ - أنحسب أنها في عالم السياء كانت ستحظى بترحاب أعظم لمو علاها الكبر ؟ أو كان سبخت شعورها بوطا ة تراب القبر وزحف دود الكفن ؟ . . . لانجهد ، ومن الرماد الخابي أطفئ جلوة الذكرى . . . ١

ولنفس الشاعر من قصيدة يمدح بها الملك ، وهو نظير شعر المناسبات في أدبنا :

وأبوابها في حاجة إلى حراسة. ولن يسهر الحراس على قة قلاعها ، وسيجاد الجديد في فلاحة إلى حراسة . ولن يسهر الحراس على قة قلاعها ، وسيجاد الحديد في فلاحة الأرض مجالا أفضل للعمل . والشعب الذي برعد من أهوال الحرب ، لن يسمع بعد من دقات الطبول سوى دفوف الرقص . إن هذا الملك حرب على الرذائل في عصر سادت فيه : من بلادة التعمل أو رخاوة الملك حرب على الرذائل في عصر سادت فيه : من بلادة التعمل أو رخاوة الملك حرب على الرذائل في عصر سادت فيه : من بلادة التعمل أو رخاوة الملك على سارت بنا إلى أبعد المخاطر . وستعود الفضائل متوجة بالنصر ، وعطاياه العادلة عنحها فوو المواهب ، فتبعث الفنون زاهرة زاهية . . . أمها الملك ، لقد أعدت إلينا سعيد مقادر نا ، ولن ترى ، بعد ، تلك السنين المرسة الى لم يجن مها أسعد الناس سوى الدموع ، وستعم كل الحبر ات الأسر ، وحصاد حقولنا سيجهد المناجل ، وستتجاوز النمار ماتبشر به الزهور »

وفى صور الشعر السابقة يظهر الطابع الكلاسيكي للشعر الغنائي ، في

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

موضوعات المسالمة ، ومعانيه العقلية ، وخياله المتحفظ الضئيل اللي يتر امى في قصد .

وقد تبدلت حال الشعر الغنائى وصوره بعد العصر الكلاسيكى ، نتيجة لعناية الرومانتيكين ومن ولهم بالحيال وقيمته ، وأثر مايولده فى النفس من صور . وترجو أن تتناول دراسة الصورة فى هذه المذاهب ، فى الفصول القادمة .

## فلئيفةالصورة في تعرار ومانتيك ين

رأينا كيف كانت الصورة عند الكلاسيكين تابعة لنظريتهم في المعرفة وكانت تمثل لديهم اللدراك ابتداء عن طريق التداعي المدين الديهم الدراك ابتداء عن طريق التداعى ، ولسكنه لا يلبث أن يتجاوزها إلى درجة المعرفة العليا الممثلة في الأفكار التجريدية . والادراك قوة تجريدية مستقلة عن صور الحس ، وهو خاصة العقل : ولذا هونوا من شأن الخيال والصورة .

وفى أوائل القرن الثامن عشر خطا لا يبنتز (١٦٤٦ – ١٧١٦) ومن سار على بهجه من فلاسفة الكاثوليكيين خطوة جديدة فى إدراك الصورة ، فعلى الرغم من أنهم ظلوا يرونها وليدة قوى الحس ، وأن الإدراك أسمى منها لأنه خاصة العقل ، فإنهم مع ذلك أولوا الصورة أهمية خاصة ، إذ الصورة للنكرة كالحسم من الروح ، والإنسان – كما قال أرسطو – روح مرتبطة أوثن رباط بالحسم ، ولا وجود لها بدونه ، وكذلك الفكرة ، لا وجود لها بدون أشياء عسومة تتعلق بها ، وهى الصور التى ينظمها العقل بالتداعى . وهوالاء على وفاق مع الكلاسيكين الحلص فى أن الصورة أضعف من الادراك ، ولسكنهم يرون أن من صفات الإنسان أن يتوقف كل كال الادراك ، ولسكنهم يرون أن من صفات الإنسان أن يتوقف كل كال فيه على ضعف ، فلا وجود لفكرة بدون صورة ، كما لا وجود لروح بدون جميم .

وبمكن أن تكون لهذه الفكرة نواة فى فلسفة أرسطو ، حين قرر أن الإنسان لا يمكنه أن يفهم شيئا أو يستفيد علما إذا لم يحس ، ولا يستطيع أن يراول تشاطه الذهبي دون عون من الحيال أو الوهم (١) .

ولسكن لا يبنتز ومن ساروا على نهجه لا محصرون الحال في دائرة

<sup>(</sup>۱) انظر : De Anima, 111, 8,437 a, 8

الأفكار الواضحة المتمزة كما هي الحال عند و ديكارث و والسكلاسيكيين حملة ، وإنما برون الحال في الأفسكار الحلية المتصلة عدركات الحواس ، أي في الصور

ومن ثم بدأ نحول حجيب في موقف الفلاسفة ونقاد الأدب من الصورة ومن الاستيطان الله قي . فالفكرة ليس لها وجود حقيقي يظفر به وعي المرء مباشرة ، والتأمل النفسي هو الذي يولد الصورة ، وهي الدلالة المحسوسة على الفكرة ، وهي وحدها مظهر الحال (١) . وفي هذا التحول تغير معيار الصورة فبعد أن كان الكلاسيكيون الخلص بجعلون المشاعر النفسية خاضعة في الفن لقواعد الفكر ، ويخضعون بذلك العيقرية للصنعة ، والجيال للعقل ، اتجه الفلاسفة في القرن الثامن عشر حو خاصة في النصف الثاني منه حالى الاعتداد بالصور التي تكشف عن خواطر الشاعر ومشاعره ، لأنها مظهر الحال في التصوير الفني . وبذلك تبيا للاتجاه الرومانتيكي أن ينهض ويستقر على أنقاض الكلاسيكية .

ولم يتم هذا النصر الرومانتيكية بين حشية وضحاها لأنه كان نتيجة تمضت عبها جهود الفلاسفة والنقاد قرابة قرن من الزمان ، فيه تطورت الأسس الجالية للفن و المعايير العامة لنقد الشعر ، كما تغير مفهوم الشعر نفسه ، وتبع ذلك اعتبارات فنية وأجهاعية في الصورة الأدبية ، حققت بها الرومانتيكية ثورة في الشعر العالمي كله . ولا بد أن نوجز القول في بيان هذه الحهود الفلسفية والفنية التي بها ثم التحول من وجهة النظر الكلاسيكية إلى الاتجاه الثورى الرومانتيكي ، وهي تمس ثلاث مسائل : قيمة نظرية المحاكاة وعلاقتها المحاكاة أو الشاعر ، ثم مكانة الشعر ومفهومه في ضوء تأويل نظرية المحاكاة أو إهمالها ، ثم تغير النظرة إلى الحيال ووظيفته في توليد الصورة في نتيجة لذلك ، كي نسوق بعد ذلك مجمل المبادئ الفنية في خلق الصورة في شعر الرومانتيكين وتقادهم .



Sartre : L'imagination, P. 31 - 33

معلوم أن أرسطو لم يلق بالا للشعر الغنائى ، ولم يعتد بسوى الشعر الموضوعي شعر المسرحيات والملاح ، ورسالة الشاعر عنده هي تمثيل الأحداث الحارجية والأشخاص . فالشاعر لايكون شاعراً بفخامة العبارة أو صياغة الصور . ولسكن ببراعته في رسم سبر الأحسدات وتطورها ، وإحكام حلقات الحكاية ، تحيث يستتيع بعضهاً بعضاً . وقد وضع أرسطو للـ الك ما وضع من نظريات : نظرية المحاكاة ، والوحدة العضوية ، والتطهير . وقد نشاءُ الشعر ـــ فيا يرى أرسطو - عن غرنز ة المحاكاة : أي محاكاة المرء لما محيط به مما هو خارج عن نطاق ذاته ، وهذه الغريزة أصيلة في الإنسان منذ الطفولة ، وسا يتعلم الطفل اللغة ، ويندمج في عالمه أول عهده به ، ومها مخلق الشاعر الأحداث والحكايات فى مسرحيته محاكاة للعالم الخارجي . . والحكاية عنده هي 3 مبدأ المائساة وروسمها ، . ويربط أرسطو بين الأفعال في الحكاية والأخلاق فها ، «لأنالشعراء يحاكون أَفعالا أصحابًا بالضرورة إما أخيار وأما أشرار » . والحكاية المحكمة فنيا تكشف ضرورة عن خلق أصحابها ، والوقوف على الحلق على هذا النحو بحرك الإرادة إلى العمل ، ويشر عاطفتي الحوف والرحمة اللذين يؤديان إلى التطهر من الانفعالات الضارة ، . ومن أجل هذا كانت الأَفْعَالُ فِي الحُكَايَةِ هِي الْغَايَةِ مِن المَا سَاةِ . والغايةِ في كل شيُّ أهم مافيه ١(١).

ولهذا برى أرسطو أن الشاعر صامع حكايات وأفعال قبل أن يكون صانع أشعار أو صور . ومهذه الآراء تاشر الكلاسيكيون أبلغ تاشر ، فرفعوا من شائن الشعر الموضوعي ، وجعلوا الغاية منه خلقية عملية ، وأقلوا من الشمر الغنائي وهونوا من شائنه ، وكرهوا فيه الإغراق في الخيال .

وقد ثار عليهم فلاسفة علم الحال ونقاد الأدب بمن مهدوا للرومانتيكية. أو انضموا تحت لوائها، فتعرضت نظرية مجاكاة أرسطو لاعتراضات كثيرة: فهم الفيلسوف الفرنسي و ديلدو ، (١٧١٣ – ١٧٨٤) ، كان برى أن الفنان خالق لا مجاكي الطبيعة ، ولسكنه مجاكي مامجرى في دخيلة نفسه ، وما نخلقه لا وجود له في الطبيعة مجتمعا في الصورة التي صورها . والفن مجمل

<sup>(1)</sup> أرسطو : فن الشعر ١٤٥١ ، ٢٧ - ٣٢ وكذا الفصل السادس مـه .

الطبيعة ، وكا نه يضرب المثل كى تحاكيه الطبيعة ولا يحاكيها . ثم إن عمل الفنان يتوقف على الحيال والشعور ، كما يقول ٩ ديدرو ، : لا أقصد إلى أن الطبيعة ليست فها آيات جلال وروعة ، ولــكنى أعتقد أنه إذا وجد من هو جدر حقاً بالوقوف علها . فهو ذلك الذي يشعر ها في نفسه عن طريق خياله وعيفريته ٩ .

وقد نمى هذه الأفكار سواه (١) بمن تلوه ، فقسموا المحاكاة إلى قسمين : عاكاة خارجية للأحداث والأشخاص على نمحو مارأى أرسطو ، ومحاكاة داخلية للعواطف والمشاعر . والأولى موضوع المسرحيات والملاحم ، وهي أدنى د رجة ، لأنها لاتنبع من نفس الشاعر ، والثانية موضوع الشعر الغنائى ، وهو الشعر الحق ، لأصالها في ذات الفنان . وأخص خصائص الشعر موسيقاه وصوره . ولا يتوافر لها الكمال إلا إذا صدرت عن ذات الشاعر . والشعر الغنائى لا يعتمد على الحدث والفعل ، ولسكن على الحيال والصورة .

وليس الشعر فى نشأته مدينا بشى المحاكاة الحارجية كما فهمها أرسطو ، ولسكن المحاكاة الذاتية والعواطف المشبوبة ، حين يشعر المرء بحاجته إلى التعبير عما يجيش بذات نفسه . ولذا كانت أقوى الأشعار وأقدمها هي ماقيلت في مدح الآلمة ثمرة للشعور الديبي . وحي الشعر اللراى نفسه الذي هو في طبيعته خاضع المحاكاة الحارجية برجع في نشأته إلى الأغافي الدينية التي كانت تنظم في مدح و باخوس ، أو و ديونيسوس ، إله الحمر عند اليونان . فالشعر في نشأته تاريخيا ، وفي جوهره فنيا ، لا يكون شعرا إلا بما محتوى عليه من عناصر خنائية ذاتية تعتمد أول ماتعتمد على الصور ، وفي هذا الانجاه انتقل الشعر من اعباده على الحدث إلى اعباده على الصور ، وفي هذا الانجاه صانع حكايات كما قال أرسطو ، وإنما أصبح الشاعر هو صانع الصور . ولغة الحيال والصور تغضل في الشعر لقة المقل .

William jones, Lowth : cr. (1)

<sup>(</sup>۲) هذا مایشر 🗝 :

Bishop Rebort Lowth: Lectures on the Hebrew Poetry, 11, chap XIV, XVII

يقول د لوث ؛ في مطالعاته التي نشرها عام ١٧٥٣ : د لغة العقل باردة معتدلة ، أقرب إلى الدنو منها إلى السمو ، وهي ثمرة الفطنة والنظام ، وهمها الأول في الوضوح ، خوفاً من أن يغمض فنها شي أو يختلط بسواه . أما لغة العواطف فهي مختلفة كل الاختلاف ، فقيها تنطلق التصورات في جراها العارم ، تكشف عن الصراع النفسي ؛ وتشرق خاطفة جارفة ، فتوقع في أسرها ( دون قياس أو دراسة ) كل ماهو حي قوى عصى المراس . وموجز القول أن العقل يتكلم حرفياً ، والعاطفة تتحدث شعرياً » .

ونتيجة لهذه الدعوات وأمثالها ضعف شائن المدح التقليدى ، وهان الشعر الخلقي والتعليمي ، وسمت مكانة الشعر الغنائي على حساب الشعر الموضوعي. ونذكر من هوالاء النقاد الناقد الألماني « هر در » الذي يقول : « الشعر الغنائي هو أتم تعبير عن الانفعال أو عن التصور في أعلى درجات إيقاعه اللغوي ، . والشاعر – عند هر در – لا يقلد الطبيعة ، لأنه هو نفسه خالق آخر يعتمد في خلقه على الصور . وقد كانت الكلمات عند الإنسان الفطري صورة للا ْفكار وأساساً للنظم الإنسانية ، إذ كانت الكلمات \_ مثل الأشياء \_ صورا ذات معان رَّمَزُ للاَّلُوهِيةِ أَوْ لَقُوى الطبيعةِ . وفي عهود الانسانية الأولى تضافرت هله الصور على خلق الأساطير والنظم الفطرية . وهذا هو عهد الشعر الحقق توافر فيه للكلمات أقصى مابلغته من سلطان في التصوير (١) . ولـــكن الكلمات فقدت هذه القوة التصو رية في عهد العقل والتجريد والتقدم الآلي ؛ فمات الحيال ، على أن الأمل لا يُزال قويا في دعم نهضة نفسية روحية في المستقبل ، وهذا هو الأمل في الشعر الغنائي الذي يعتمد على بعث القوى التصويرية في الكلمات . ويرى ٥ فريدرش شليجل ٥ من نقادالرومانتيكيين الألمان ( ١٧٧٢ ـــ ١٨٢٩ ) ، أن الشعر بما يحوى من صور هو الأصل الحي الخالد للغة ، وهو طريق تقدم الإنسانية إلى السكمال . وإذا كانت الصور في العهود الفطرية ذات قوة كبيرة لاعبادها على الأساطير ، فإنه يمكن أن

<sup>(</sup>۱) فى الحقيقة يتبع هردر فى ذلك الفيلسوف الإيطال فيكو Vico ( ١٦٦٨ – ١٧٤٤ ) ى كتابه : العلم الجديد Scienza Nuova

نخلق لنا في عهودنا الحديثة صورا ذات سلطان لا يقل عن تلك الأساطىر ، إذا اقتبسنا هذه الصور من المثل الإنسانية الحية التي تمخضت عنها الفلسفة أو العلوم الطبيعية ؟ بل يذهب و فريدرش شليجل ، إلى أبعد من ذلك حن مرى نشدان هذه الصور في تجسم قوى الطبيعة وتقديسها . فقد كانت الأفكار صوراً للا لوهية في عهود الوثنية الأولى ، ولم يضعف سلطان هذه الصور حن انتقلت من دلا لتها على الألوهية إلى الرمز لقوى الطبيعة نفسها . فالقوى التشكيلية للحديد بالنار كان عثلها ( فولكانس ) إله النار والحديد عند الرومان ، ومبدأ اللاشكل الذي يتصف به الماء ذكان مصوراً في و نيبتونس، إنه الماء . والشعر في هذا المعنى طريق التوفيق بن ألوان الصراع النفسي حن محتدم بين المرء وما محيط به ومن محيط به ، وهو يتصل با قدس مافي النفس من قوى اللا شعور . و رى الشاعر الألماني الرومانتيكي « نوفاليس ۽ أن الشعر فى تصِيره عن دقائق النفس يتجاوز المعلوم إلى المجهول ، والواضح إلى المستقر والثابت إلى العرضي ، فهو ينفذ إلى تصوير مالا يستطاع تصويره ، وإلى روية مالا رى و ولهذا كانت له صلة قوية بالحاسة التي لا تتوافر إلا للا نبياء ، كما أن له صلة بالروح الديني ، وبالانجذاب الروحي ، . وهو لذلك أعمق دلالة من العلم الذي يقف عند القوانين الآلية لظواهر الأشياء ، كما يعتق ذلك الفيلسوف الألماني و شلنج ٤ . ولغة الشعر هي لغة الأخيلة والصور دوهي لغة نبوية تتجل رموزها موجودات وصوراً . (١) وتردد مدام و دي ستال ، وهي أول داعة للرومانتيكية في فرنسا \_ صدى هذه الآراء الألمانية إذ تقول : ﴿ فِي دَاخِلَ كُلِّ امْرِي مُشَاعِرِ ذَاتِيةِ فَطَرِيةٍ لَا اكتفاء لِمَا بِالْأَشْيَاء الخارجية وخيال الرسامين والشعراء هو الذي يكسب هذه المشاعر صورة وحياة ، (٢) .

وقد كان الفيلسوف الألمانى كانت ( ١٧٢٤ – ١٨٠٤ ) أعظم من آثروا فى آراء الرومانتيكيين فى بيان قيمة الحيال ، وعظيم آثره ، فنى فلسفته

W. K. Wismatt, op. cit. p. 373, 375

Mme de Stael : De L'Allemagne, 3e Partie, Chap, VIII: انظر (۲)

أن الحيال الحض دوظيقة النفس الى لا غني عبها ، و دوالحيال قوة الحدس ، ولا حاجةبه إلى حضور موضوعه حسيا ، . وهو ذوصلة بالحواس الى نا خل عنها معارفنا الدنيا ، ولسكته يستقل عن هلمه الحواس في أنه يستطيع وحده أن يكون صوراً دون ضرورة مثول الأشياء الحسية أمامه . فإذا اقتصر على توليد مامر بالحس قبل من مرئيات فهو الحيال العام . أما إذا تجاوز ذلك إلى خلق صور ممكنة تستمد عناصرها من المرئيات السابقة وهي فى ذاتها أصيلة لا عهد للمرثيات الواقعية بها ، فهو الحيال الإنتاجي . وهو قوة حرة تقوم بالمقارنة والتركيب والغييز ، وتربط الصور بغىر موضوعها الأول ، بتخصيصها موضوع آخر تستعيض به عن موضوعها الأول . والحيال الإنتاجي في أعلى درجاته هو الحيال العلوى ( وللمعرفة ثلاثة أصول ذاتية : الحساسية والحيال والحدس ، وعكن أن يعد كل منها تجربيباً ــ وهو كَلَّاكُ فِي تَطْبِيقُهُ عَلِي الظَّاهِرَاتِ الْحَاصَةِ ــ ولــكنَّهَا حَيْعًا عَنَاصِرُ أَوْ أُسس لا به منها سلفاً كي يكون القيسام بالتجربة ممكنا ، . وإذا كانت قدرتنا على المعرفة مبنية على أصلىن تقليديين هما : الحساسية وقوة الإدراك ، فان الحيال العلوى - وهو الذي تستعين به قوة الحدس - قوة أساسية بالنسبة لحذن الأصلين معاً ، وعلاقته سهما ليست خارجية ، ولـــكنها علاقة التنظيم والتكوين والتوحيد ، لأنه يوحد مابين المعرفة في أدنى درجاتها عن طريق الحواس ، والمعرفة في أعلى درجاتها عن طريق الإدراك ، فهو اللك يسيطر على كل أنواع المعرفة . ولا تتيسر المعرفة للانسان بدونه . ويضيف (كانت، إلى ذلك قوله : ٥ قلما يعي الناس قدر الحيال وخطره ٥ . وقد كان لرأى ۵ كانت ، فى الخيال تا ثير أى تا ثير فى فلاسفة الرومانتيكيين مثل : مدام دى ستال ؛ في فرنسا ، ، و وردزرت ، و ، كولىردج ، في انجلترا . وكان الأخبران أعظم من محث في الحيال ، ووظيفته الفنية في الشعر ، والتفرقة بينه وبن الوهم . يفرق و وردزورث ؛ بن الوهم والحيال ، ويقرر صمو الثانى وفضله على الأول . فالوهم سلبي يغتر بمظاهر الصور ويسخرها لمشاعر فردية عرضية أما الحيال فهو و العلمة اللهنية التي من خلالها يرى الشاعر موضوعات ما يلحظه أصيلة في شكلها ولونها » . والحيال دوعي ذو سلطان ثابت الدعائم ، ولا يهتدى المرء إليه ، لأنه يعجز عن الوقوف على عظمته ، إلا إذا عرفه عن طريق الشعور ، وحيئتذ لا تستطيع قوة أعرى من قوى العقل أن تضعفه أو تنقص منه » (١) .

ويقسم و كوليردج ، الخيال إلى نوهين : الخيال الأولى ، والخيال الثانوى . والأول هو القوة الحيوية ، والعامل الأولى في كل إدراك إنسانى . ويقابل مايدعوه و كانت ، الحيال الإنتاجي . وكل إدراك علمي لا بد فيه من هذا النوع من الحيال ، والحيال الثانوى صدى للخيال السابق ، ويصطحب . دائماً بالوحى الإرادى . . وهو يتفق مع الحيال الأول في نوعه ، ولسكنه غتلف عنه في درجته وطريقة عمله ، لأنه عمل الأشياء ، أو يؤلف بيها ، أو يولف بيها ، الخيال الخالى الحيالية ، وهو القوة العليا على تمثيل الأشياء ، ويتخذ مادة عمله مما يصدر الخيال الأول من مدركات ، فيحولها إلى تعابير عثابة الحسم للا فكار التجريدية ، والحواطر النفسية التي هي في أصلها مدركات عقلية محضة والطبيعة — كما يراها الشاعر — رموز للحياة الفكرية التي ممارها المرء أويشارك فيها (٢) .

أما الوهم و فهو لا يلعب من دور سوى التثبيت والتحديد ، فليس الوهم سوى نوع من الذاكرة حررت من نظام الزمان والمكان . وقد يتعاون الوهم مع الظاهرة التجريبية للارادة التي نعبر عنها بالاختيار ، ولسكن في حال

W.K. Wimsatt, op. cit, P. 381 - 388 (1)

Coleridge : Biograpia Literaria, chap. XII. باغر : الأرازع المادية ال

المفاكرة المعادية لابد أن يستنى الوهم مواده جاهزة عن طريق التداعى «(1)». و فكولردج » يخالف « ورزورث » فى التفريق بين الحيال والوهم ، ويقبل توحاً من الركيب والإمتزاج بينهما .

ويتلاقى و يودلبر ، مع و وردزورث ، و و كولبر دج ، فى أهمية الحيال ، ولا يقصد به ماريده عامة الناس من الوهم ، فالحيال قوة خالقة تحليلية بميعية معاً . وهو الذى علم الإنسانية الأولى معنى الرموز فى الطبيعة ، وبث فيها الروح الحلقية والشعرية عن طريق الأساطير . و برى بودلبر – وهو رومانتيكى فى رأيه هذا – مارآه و كانت ، من سيطرة الحيال على حميع الملكات الأخرى ، و لا غنى عنه للعلم نفسه : و فاذا يكون العالم بلون خيال ؟ ليكن يحيطا بكل ماقاله العلم من قبل فى دراسته ، ولسكن أنى له بلون الحيال أن يقف على القوانين العلمية التى لم تكتشف بعد؟ فالحيال هو السبيل إلى الحقيقة ، والحيال عمت بصلة إلى الحقيقة ، والحيال عمت بصلة إلى الحيال هو الله ، . . وما الممكن إلا قسم من أقسام الحقيقة . والحيال عمت بصلة إلى والحيال هو الذى يضع كلا منها فى موضعه ، ويكسبه قيمته الحاصة به . والحالم كله عثابة المواد الغفل فى حاجة إلى الحيال الذى عثله وينظمه ، وبحب والحالم كله عثابة المواد الغفل فى حاجة إلى الحيال الذى عثله وينظمه ، وبحب والحالم كله عثابة المواد الغفل فى حاجة إلى الحيال الذى عثله وينظمه ، وبحب ألسلطانه ، وبحب

وقد كان للاعتداد بالخيال على هذا النحو نتائج فنية فى الصورة الشعرية ، بها أثرت الرومانتيكية فى الشعر العالمي ، ولا زال كثير منها حيا فى شعر المداهب التي تلت الرومانتيكية . وقد آن لنا أن نوجز القول فيها .

وأولى هذه النتائج الفنية هى عضوية الصورة . ذلك أن الشعر الغنائى لا يعتمد على الحدث ، ولسكل صورة في القصيدة وظيفة تتعاون بها مع قريناتها من الصور الأخرى كى تحدث الأثر الذى بدف إليه الشاعر . فكانة الصور فى القصيدة تقابل مكانة الأشخاص

<sup>(</sup>١) انظر الرجع السابق س ٢٠٢

Baudelaire : œavres, ed. delapléiade ; انظر ; (۲)

فى الشعر المسرحى أو الملحمى عند المكلاسيكيين . ولا يتيسر الصورة تأدية وظيفها إلا إذا وقعت موقعها الخاص بها فى وحدة العمل الشعرى ، عيث يتوافر له مع الصدق حمال التصوير وكاله . وتبعا لللك يكون مجموع القصيدة ذا وحدة عضوية أيضا : أى وحدة حية كاملة ، فتردى الصور الجزلية وظيفها فى داخل نطاق هذه الوحدة بتعاويها معاً على خلق الأثر المقصود . وتخضع القصيدة فى ذلك لروح داخلية فيها ، يخلقها الشاعر حين يلحظ برهف إحساسه الفنى وحدة المحموع ، ووظيفة أجزائه . وفى ذلك برى ويلهلم شليجل ، أن خاصة الشعر الرومانتيكى أنه عضوى على نقيض الشعر الكلاسيكى ، فإنه آئى ، لأنه مخضع لقواعد عامة خارجة عن طبيعته الفنية .

والصورة الشعرية العضوية وسيلة السكشف عن الحقائن النفسية ، والحلجات الشعورية ، عن طريق الحدس والحيال . فترتسم الحقيقة واضحة عسوسة ، لا منطقية بجردة ، ويتعاون على رسمها المضمون والشكل ، كا تحيا الروح في الحسم . ويقول و أوسكار وايلد » : و كما أن طبيعة الأجسام صور المادة في تفاعل مع الروح ، وكللك الفن : روح يعبر عن نفسه في صور المادة . فالفن حتى في أقل درجات مظاهره يتحدث إلى الحس والروح على مواء . . ونحن مثل وجوته عبد أن قرأ و كانت الا يريدسوى التصوير بالحسوس ، ولا شي يقنعنا سواه و (١) . ومن أوائل من جلوا هذه الحاصة الفنية و وردزورث ، في قوله : و إن الحيال هو تلك القدرة الكياوية التي بها تمترج معا العناصر المتباعدة في أصلها ، والمختلفة كل الاختلاف كي تصير غيموعا متآلفا منسجما ، وعلى الشاعر عند و كوليردج ، أن يربط ما بين أفكاره عضويا فيا يعالج من مشاعر (٢) .

وتستتبع الحاصة الفنية السابقة نتيجة أخرى ، هي أن تكون ذات بنية حية تستلزم حركة داخلية فيها ، محيث تتقدم في اتساق تام نحو الغاية منها ، وهذه خاصة في الشعر ، وبها يمتاز عن الفنون التجسيمية من نحت وتصوير .

<sup>(</sup>۱) انظر : Works of, London, 1949 p. 979

 <sup>(</sup>۲) مرجم كلولير دج السابق ، الفصل الثامن عشر .

وأول من قرر هذه الخاصة عموما دلسج ، ( ۱۷۲۹ ــ ۱۷۸۱ ) حن شرح الفرق بن الشعر والتصور ــ وفكرته هذه رومانتيكية على الرغم من كلاسيكيَّته في كثير من آرائه الأخرى . . فعنده أن الرسم يقوم على مبدأ المكان لا الزمان ، فهو عثل الأجساد في أشكالها عثيلا مباشراً ، ولسكته عثل الفعل عن طريق غرر مباشر بوساطة هيئة الصورة ، على عكس الشعر ، فإن مبدأه زماني لا مكاني ، إذ هو يصور الأفعال تصويراً حياً مباشماً ، ولسكنه لا يقدم لنا الأشخاص إلا عن طريق غير مباشر في خلال الحركة والعمل (١) . وقد أعجب بقوله و جوته ۽ . وهو من آباء الرومانٽيکيين . وشرح هذا المبدأ بما يتفق ووجهة النظر الرومانتيكية وأوسكار وايلد ويقو له و: التمثال عثل لحظة واحدة من لحظات الكمال ، والصورة في لوحبًا لا تحظى بالعنصر الحيوى من نمو و تطور ، فاذا كان كل مهما ثابتاً غير مهدد بالتغيير ، فلملك لأن حظه من الحياة ضئيل ، لأن أسرار الحياة والعدم لا تعتري سوى الأشياء التي يؤثر فيها الزمن ، والتي ليست رهينة الحاضر فحسب ، ولكما كذلك ملك مستقبل فيه تصعد أو تنزل على حسب ماضيها . . فالحركة ـــ وهي مسائة الفنون الشكلية ــ خاصة الأدب وحده ، فهو الذي برينا الحسم في نشاطه الحيوى ، وحركته الدائبة ، . فالقصيدة الرومانتيكية وحدة حية نامية بصورها المتآزرة على خلق الشعور (٢).

ومن خصائص الصورة فى الشعر الرومانتيكى أيضاً أن تكون شعورية تصويرية ، لا عقلية فكرية ، فالفكرة فى الشعر تبراءى من وراء الصور ، وتقوم الصور الحية النامية مقام البرهان الوجدانى عليها . وأخطر مامحلر منه الرومانتيكيون أن تكون القصيدة توليدات عقلية جافة أو أفكاراً منطقية ، أو حججاً ذهنية ، مهما أحكمت صياغها ، وأجيد وزنها . لأن الأفكار التجريدية تقضى على روح الشعر ، إذ أن روحه فى صوره . وعيب الشعر الكلاسيكى فيا برى و كوليردج ، أنه و يضحى بالعاطفة المنطلقة المشبوبة فى

<sup>(</sup>۱) مرجع ومست أنسايق ص ۲۹۸ - ۲۹۹.

F. Kermade, Romantic Image, ch. V . . انظر (۲)

سبيل اللقائق الذهنية والوثبات الفكرية . . أي أنه يضحي بالقلب للابقاء على العقل . ويقول « وردزوت » في إحدى رسائله : « إن العواطف والصور بحب أن يتزاوجا ليذوب كلاهما في الآخر ، ويتمثلا طبيعيا لدى الذهن في نشوة فنية ﴾ . والحواطر والمشاعر التي تشف عنها الصور هي وحدها محور الحيوية والعضوية . يقول في رسالة : ﴿ يَتُوقَفُ تُرَابِطُ الصَّورِ إِلَى حَدُّ بِعِيدُ على الرجوع إلى حالات الشعور أكثر من توقفه على سبر الأفكار . . وأكاد أجزم با"ن الأفكار لا تثمر الأفكار أبداً ، كما أن الأوراق في الغابة لا بحرك بعضها بعضا ، وإنما بحركها النسم الذي يسرى خلالها ــ وهو الروح أو حالة الشعور . . . . فالصور في الشعر تقوم مقام البراهين العقلية ، أما الأفكار المحردة فهي غريبة عن روح الشعر . وهذه قاعدة خلدها الرومانتيكيون في الشعر حتى اليوم . وفيها تنقلب الأسس الحالية الكلاسيكية رأسا على عقب : إذ حلت الصور عند الرومانتيكيين محل الأفكار عند الكلاسيكيين . وقد حدرالر ومانتيكيون من الأفكار والحجج العقلية على حن حدر الكلاسيكيون من الحرى وراءالحيال والصورالذاتية . يقول اجورج مو را Georges More وهو من معاصرى وأوسكار وايلد ، : ﴿ أُوبِئَةُ الْعَمْلُ الْفَي وَطَفِيلِياتُهُ : تلك هي الأفكار ۽ (١).

وإذا كانت هذه الصور الرومانتيكية لابد أن تنتظم في خيط الشعور ، فإنها ذاتية ، وهنا نصل إلى أقوى خصائص الصور الرومانتيكية . وهى خاصة كثر فيها جدال أصحاب الملداهب الأدبية من بعدهم ، فمهم من أقرها ، ومهم من ثار عليها ، ومهم من أقر بعض ماتستلزمه من مبادئ فنية دون البعض الآخر .

والرومانتيكي ذاتي في صوره ، لأنه برى الطبيعة من خلال مشاعره ، ويضنى على الطبيعة صبغة نفسه ، ويقابل بين مناظرها وإحساساته . ويستلزم ذلك ألا تكون الصور مجلوبة لرجوه شبه خارجي فها ، مثل نشابها في

<sup>(</sup>١) انظر ؛ المرجع السابق ؛ الغصل الثالث

الأشكال أو الألوان ، مما لا يمت بصلة إلى الشعور والعاطفة ؛ وإلا فقد الشعر روحه ، وانتقل من ميدان القلب إلى دائرة التفكير أو التلاحب بالألفاظ يقول ، ورد زورث ، : «حن يسوق الحيال مقارنة . . فهى نوع من تصوير الحقيقة عن طريق المشابة ، ثم لا تزال تنمو لتباشر سلطانها على العقل منذ لحظة إدراكها . وتتوقف هذه المشابة على التعبير والآثر ، أكثر مما تتوقف على السمة الظاهرية والشكل ؛ على الضفات العرضية الحارجية «(١) . ويقول ولا مارتين ، فيا كتبه عن مصابر الشعر : « ليس الشعر تلاعبا فكريا ، أوجوحا ذهنيا يصف العرضي والسطحي ، ولسكنه الصلي الحقيقي العميق الصادق لأدق انطباعات النفس . . . . .

والوحى الإنسانى قوة بها بمثل الشاعر الطبيعة و بحيث تصير الصور الخارجية أفكاراً ذاتية ، وتصير الأفكار الداخلية صوراً خارجية ، فتصبح الطبيعة فكرة والفكرة طبيعة ، كا برى «كولير دج » . وكان «كولير دج » أقوى من عبرعن العملية الفنية في تمثيل الذات الرومانتيكية لمناظر الطبيعة ، إذ يقول في «روح الشاعر » Antma Poetae : «حين أفكر متا ملا في مناظر الطبيعة ، فانساعر » الشاعر » معاظر العبيعة ، فانى وأنظر إلى القمر البعيد يتراءى من خلف زجاج نافلتى البليلة بالأنداء ، فانى أبدو حريصاً على البحث عن لغة رمزية لشي في داخل ذاتى كان موجوداً قبل ولن بزال ، أكثر من حرصى على البحث عن شيء خارجي جديد، وحتى لو ولن بزال ، أكثر من حرصى على البحث عن شيء خارجي جديد، وحتى لو ولن بزال ، أكثر من حرصى على البحث عن شيء خارجي جديدا وحتى لو ويعر عن المغيى نفسه «وردزورث » في إحدى قصائده «في حياتنا وحدها عينا الطبيعة : فحياتنا ثياب عرسها ، وحياتنا كفنها . . وفيما ننظر وننا مل ، فيس لدينا ما هو أسمى شا نا مما تتبحه هذه الطبيعة الهامدة الباردة للوى القلوب ليس لدينا ما هو أسمى شا نا مما تتبحه هذه الطبيعة الهامدة الباردة للوى القلوب الميت والها ! ولكن من الروح نفسها بجب الميتق ضوء وعظمة ، وسما بعليف متا الق يلف الأرض حيماً . ومن الروح المناق به ومن الروح الميتق ضوء وعظمة ، وسما بعليف متا الق يلف الأرض حيماً . ومن الروح المناق بنيتن ضوء وعظمة ، وسما باطبيف متا الق يلف الأرض حيماً . ومن الروح المناق بنيتن ضوء وعظمة ، وسما بعليف متا لق يلف الأرض حيماً . ومن الروح المناق المناق

<sup>(</sup>١) وهله الألكاز موجودة في نقله ۽ وردزورت ۽ وئي نقد صنيقه ۽ لامب ۽ أيضا .

نفسها مجب أن يتبعث صوت علب قاهر ، ومن مهد الروح الخالص تنبث الحياة وعناصرما في كل ما هو حميل a .

والذاتية - فى معناها السابق - صبغت شعر الرومانتيكيين حميعاً . . فذات الرومانتيكي محور العالم ومرآته ، ولا ينعكس فيها من العالم إلا ما توثمن هى به وكل ما يتنارلونه فى شعرهم محاط بإطار من ذات أنفسهم . وهذه ناحية هامة كان لها تأثير أى تأثير فى شعرنا الحديث ستتحدث عنه حين نتناول تأثير هذه المذاهب فى صور شعرنا المعاصر .

ولكن اللاتية ، على نحو ما شرحنا ، استتبعت كذلك جانباً فنياً آخر كان الرومانتيكين الفضل في إرساء قواعده في الشعر في جميم المذاهب التي تلتُّهم : ألا وهو جائب الأصالة . فالرومانتيكي يصور ما يتراءى له ولا يعبا " إلا مما يراه . فادًا عصى ما تواضع عليه الناس فللك لأنه لا محفل إلا بصوت شعوره، وهذا هو الصدق الذاتي، وهو أحد شطري الأصالة . وشطرها الثاني هو الصدق الفني ، إذ بجب أن يرجـــع الشاعر في ضياغة الصور إلى ذات نفسه ، وإلى ما يشر مشاعره من مناظر الطبيعة . . لا إلى العبارات التقليدية والصور الما ثورة . وها هو ذا « فكتور هوجو ، يستنكر من الرومانتيكي أن يقلد الرومانتيكين بقدر ما يستنكر منه أن يقلد الكلاسيكين ١ كل من قلد شاعراً رومانتيكياً ، فانه يصبح بالضرورة كلاسيكياً ، لأنه مقلمه . . ويقول و هوجو » أيضاً : و بجب أن محترس الشاعر على الأخص من النقل عن أي امرىء كلامبيكياً كان أم رومانتيكياً ، يستوى في ذلك شكسبر ومولير ، وشيلر وكورني . إن طفيلي العملاق لا يزيد عن أن يكون قَرْماً (١) ٤ . ويو كد نفس المعنى ﴿ بودلر ﴾ في قوله : ﴿ الفنان الحق والشاعر الحق هو الذي لا يصور إلا على حسب ما يرى وما يشعر . فعليه أن يكون وفياً حقاً لطبيعته هو . ومجب أن محذر حذره من الموت أن يستعبر عيون كاتب آخر أو مشاح ه ، مهما عظمت مكانته ، وإلا كان إنتاجه الذي يقلمه إلينا بالنسبة له ترهات لا حقائق ، (٢) .

V. Hugo : Préface des Odes et Ballades : انظر (۱)

<sup>(</sup>۲) انظر : Baudlaire : OEuvres, ed. op. Cit. II, 226

وطبيعي أن يكون الصور الداتية الرومانتيكية مضمون اجهامي يتصل بالاجتداد بالفرد في وجه المختمع وما يسوده من قيم . وهسلما المفيمون الإجهامي عس قضايا الرومانتيكين الثورية في الدين والطبيعة والحب ونظم الهتمع جملة ، ولذا ترفعوا عن المشاركة بشعرهم في واقع حياتهم ، واعتصموا من جحيم مجتمعهم مجنات خيالهم ، فكانوا بهربون بالحيال ينشدون مستقبلا إنسانية الفطرية السعيدة ، أو مما يتمنون من العيش في بلاد نائية يضفون الإنسانية الفطرية السعيدة ، أو مما يتمنون من العيش في بلاد نائية يضفون علما من خيالم ما مجعلها عالم الأحسلام . وطالما تواصي الرومانتيكيون باعزال الناس فها أسموه و الدرج العاجي ، ، لأن القطيعة المعنوية تفصل دائماً بين الدهماء و كل نفس سامية . وهاهوذا و ألفريد دى فيني ، يشبه إنتاجه الشعرى بزجاجة ، ثم يقول : و لنلق بالزجاجة إلى البحر ه . عر الدهماء عنومة بطابع الحلوات المقدسة إذ أن و الفنان يعسترل الناس ، ولا ينتظر عنوناً إلا من قوة المقيدة الداتية التي محترق بنارها ، (۱) .

ولسكتهم فى هربهم أثروا إيجابيا فى مجتمعهم ، لأن ضيقهم بواقعهم حرك العزائم العمل فى سبيل المستقبل الحبر الذى يدعون إليه ، كما حرد العقول من المبزاعم . على أثهم فى صورهم الداتية لم يقتصروا قط على المعانى الفردية ، بل كانوا يعبرون عن نواح إنسانية ه لم تهدف مباشرة إلى مغزى خلق تعليمى ولم تجار الحلق السائد ، ولسكنها كانت تصور مثلا إنسانية يتجاوبون فيها مع آمال عصرهم ومثله . يقول و فيكتور هوجو : و بشكو بعض الناس أحياناً من الكتاب الذين يتحدثون عن أنفسهم ، وبهيبون بهم : حدثونا عن أنفسنا . واها ! إنما أتحدث عنكم حين أتحدث عن نفسى ، خدثونا عن أنفسنا . واها ! إنما أتحدث عنكم حين أتحدث عن نفسى ، في في لا تشعرون ؟ بالك من أحمق إذا كنت تعتقد أنى لست أنت و (٢) . وهذه ناحية اجهاعية المصور الرومانتيكية ، يطول شرحها ، ونكتنى هنا وهذه ناحية اجهاعية المصور الرومانتيكية ، يطول شرحها ، ونكتنى هنا

<sup>(</sup>۱) انظر : La bouteille à La mer V, 20 - 21 انظر : 180 - 181

V. Hugo : Les Contemplations, Preface. : النار:

بالإشارة إليها ، لأننا نقتصر ــ ما استطعنا ــ على شرح النواحى الفنيةوأسسها النقدية والفلسفية .

على أن الرومانتيكين في مثلهم التي صوروها كانوا يعطفون على الطبقات المهضومة ، ويثورون على امتيازات الأرستقراطيين ، وقد أدى بهم ذلك إلى التورة على أرستقراطية اللغة ، بما ترك أثراً خطيراً في صياغة الصور الشعرية

كان الرومانتيكيون يثقون في الإلهام ، وماتجود به القريحة لأول وهلة وينفرون من الصنعة والتكلف الدين سادا عند المتفهقين من السكلاسيكيين وكانا طابع الأرستقراطين في مجالسهم . وقد دعا د وردزورث ، إلى الرجوع إلى لغة من أهم أقرب إلى الطبيعة . . لغة الفلاحين ورأى فيها ألوانا شعرية ، ومعانى فطرية تدل على مشاعر قوية . وهو في الحقيقة لا يقصد أبدا إلى نقل لغة العامة كما هي ، ولا يخطر بباله أن يعد الفلاحين من الشعراء ، وإنما بريد أن يدخل في نطاق الشعر المواقف العادية وشئون الحياة اليومية وأن يُصْبِغ الحيال فيها صبغة فطرية بادخال بعض الصور الحية في لغة هؤلاء . كي يكتسب الشعر حياة وقوة . وعنده أن كل شعر جيد ليس سوى فيض ثلقائي تشعور قوى . وكلما كان الشعور فطريا مما نحسه كل يوم كان أقوى أثراً وأكثر شاعرية . ويعدّر ف و وردزورث ۽ مع ذلك أن لغة الشعر أسمى نظاء ، وأدق معانى ، وأقوى عاطفة من لغة العامة . وقد أثارت دعوته جدالا واعتر اضات كثيرة من الرومانتيكيين أنفسهم لا نريد أن نطيل بذكرها ، ولـــكن إذا فهمنا حقا مايقصد إليه و وردزورث ، وجدناه بمثل وجهة النظر الرومانتيكية الني كانت عثابة رد فعل لأرستقراطية اللغة عند الـــكلاسيكين . إذ أن هوالاء كانوا يعتدون بالسلوب الطبقات الأرستقراطية ، ويقسمون الألفاظ إلى نبيلة وغير نبيلة، كما هي حال طبقاتالشعب . مثلا، يرى دريدن Dryden أن لغة الشمر الحتى ، والنموذج الصادق للشعر الصحيّح يتمثلان في لغة الملك والحاشية ، وكذلك كان يعتقد 1 بوب ، و 1 سويفت ، ، جونسون ، Johnson من الـــكلاسيكيين الانجليز ، فكانوا محملون على

لغة العامة ومافيها من إسفاف وابتنال . ويقول د أنطوان ريفارول ، ممثلا وجهة النطر الكلاسيكية الفرنسية : د إن الأساليب فى لغتنا ( الفرنسية ) مقسمة كتقسيم الرعايا إلى طبقات فى بلادنا الملسكية . . ومن خلال هذا التقسم الطبق للاساليب يستطيع اللوق السلم أن يجد طريقه د١٠ .

وقد ضاق الرومانتيكيون ذرعا لهده القيود ، ونادوا محق العبقرية في وجه كل ماعد منها ، ونعوا على الشاعر أن يلجا ً إلى وجوه البلاغة التقليدية ، وإلى الصورالقديمة الموروثة التي لم تعدحية . لأنها غير منبعثة من ذات الكاتب وحياته وببثته الخاصة . فا ُصبحت في عـــداد النراث الثقافي . . ننظر إلمها كما ننظر إلى قائمة الألفاظ في قاموس قديم . وعند الرومانثيكيين لافرق بين المكلمات والبعض الآخر . فلا وجود لـــكلمات نبيلة وأخرى مبتذلة . بل مكن أن يكونُ السكلمات الما لوقة المبتدلة معنى رقيع يسمو بها في موضعها من الصورة إلى مالا يصل إليه سواها من الكلمات. وينبغي عندهم تسمية الشئ باسمه دون تكنية عنه ، ودون إحاطته يصفات تخفف من ثقل تحديده ، أو تدل على صفته الملازمة له كما هي الحال عند الكلامبيكيين . وكان لهذه الثورة في الأسلوب أثر بالنم في حملة ذوى الأذواق الكلاسيكية على الروماتتيكين . وأقوى من قام بالرد على هؤلاء ٥ فيكتور هوجو ٥ في قصيدة له طويلة تختار منها قوله : وقد أطلقت عاصفة ثائرة ، ووضعت على القاموس القديم قبعة الثورة الحمراء ، فلا كلمات أرستقراطية وأخرى وضيعة . ولا وجوّد لـــكلمة لا تستطيع الفكرة فى تحليقها الطليق أن تقع علمها ، . . وصرحت حن أشهرت هذه الحرب : السكلمات سواء ، حرة رشيدة .. وخرجت من دائرة الكلاسيكية وحطمت فرجار قواعدها ، وسميت الخنزير خنزيراً ، ولم لا ؟ . . وصحت مع العاصفة والصاعقة : حرباً على البلاغة ولسكن سلاما مع النحو . . ولم أكن أجهل أن البد الثائرة التي تحرر الكلمة تحرر معها الفكرة . وقلت السكلمات : كونى حمهورية ا

<sup>(</sup>۱): انظر Winnsatt, op. cit. p, 276 - 277. 348 - 848.

وعيشى كثرة غالبة جياشة بالحياة ا واعملى ! واعتقدى وأحبى ! ــ وجعلها تتحرك حيماً ، ورميت فى شراسة بالشعر الأرستقراطى إلى كلاب النر السوداء د (١) ٤ .

وقصداً للامجاز نختار قصيدة من الشعر الرومانتيكي . يتمثل في صورها جميع ماذكرنا من خصائص ، هي قصيدة « فيكتور هو جو في ديوانه د أوراق الحريف ، وعنوانها : « مايسمع فوق الحبل « ۲) . ونقتصر على ترحمة الأجزاء التي تمثلها كلها في سيرها العضوى العام نحو غايبًها ، يقف فيكتور هو جو فوق قمة جبل يطل على البحر . السماء فوق رأسه ودون . أقدامه المحيط والأرض . يصغى ويفكر . ويصف الصوت المزدوج اللي رتفع من الإنسان فوق اليابسة ومن المحيط في هديره . انظر كيف يصف فيكتور هو جو ، أفكاره الفلسفية الثورية ، وخواطره الإنسانية . . صوراً ومانتيكية :

و... وعما قليل ميزت نوعين من الصوت ، على أنهما مختلطان متتقبان ، يمتزج بعضهما ببعض ، نحو السهاء ينطلقان ، من البحار ومن الأرض ، يتغنيان معا الأغنية الحائدة ، وقد ميزتهما في همساتهما العميقة ، مثلما يرى المرء تيار بن يلتقيان نحت الموج :

أحدهما ينطلق من البحار : هو أغنية التمجيد ، وهو اللحن المعيد ، هو صوت الأمواج تتحدث فيا بينها .

والصوت الآخر ينطلق من الأرض حيث نقيم : صوت حزين ، همسات النامر . .

وفي هذا اللحن الكبير الذي يتردد ليل نهار ، لـــكل موجة صوتها ، ولـــكل إنسان ضجيجه .

<sup>(</sup>١) انظر : فيكتور هوجو (المرجع السابق)

Ce qu'on entend sur La montagne, موجو (۱) انظر : نیکتور هوجو Les feuilles d'Automne V:

وكما قلت : كان المحيط الحليل ينشر صوته المرح المسالم ، ويتغنى كرامبر داود فوق الحبل ، يشيد بجال الحليقة . وهديره الصخاب تحمله النسائم أو تحمله العواصف ؛ دون انقطاع يصعد إلى الله ، أكثر ظفراً أو أكثر انتصاراً . وكل موجة من موجاته التي لا يكبح حماحها سوى الله — حين نخر الموجة الأخرى — تصعد هي تتغنى بعظمة الحالق . .

على أنه إلى جانب اللحن المبجل ، ينطلق اللحن الآخر ، كصهيل حصان عفل ، أو كصوت مقيض صدى فوق باب الحجم ، أو كوثر من أعاس على عامود من حديد ، يصر صريراً: يكا وصيحات ، وسب وتجديف ولعنات وإلحاد وضجة ، في دوامة الموجات من صحب الإنسانية . فما أشبه عا يرى المرء في الأودية من أسراب طيور سود تنطلق ليلا حماعات حماعات . فما ذلك الصوت الذي تنطلق آلاف أصدائه تثر أزيزاً ؟ وأسفا ! ، إنه الإنسان والأرض يبكيان .

أى إخوتى ! هذان الصوئان العجيبان الرائعان ؛ دون انقطاع منطلقان مكبوتان ؛ يصغى إليهما الأبدى طبلة الأبدية ، أحدهما يقول : « أنا الطبيعة »، و الآخر : « أنا الإنسانية » .

حينداك أخلت أفكر ، إذ أن عقلى الوفى لم يبسط قط جناحه كما بسط، وفى ظلمات نفسى لم يشرق قط نور كما أشرق هذه الآونة . وحامت طويلا، وتا ملت على التعاقب فى الهوة المظلمة التى تواربها دوئى صفحات الموج ، ثم فى الهوة الأخرى التى انفرجت عنها نفسى وليس لها من قرار ، وتساءلت: لم كنا فى هذا العالم ؟ ثم ماهى الغاية من كل هــذا بعد ؟ وما قيمة الروح ؟ لم كنا فى هذا العالم ؟ ثم ماهى الغاية من كل هــذا بعد ؟ وما قيمة الروح ؟ وأيهما أفضل : وجود الحادات أم حياة الأحياء ؟ ولم يظل الله ، وهو وحده الذى يستطيع أن يقرأ كتاب الطبيعة الذى ألفه ، يمزج أبديا ، فى لحن مقدور ، أخنية الطبيعة بصيحات آلام البشر ؟ » .

في هذه القصيدة نرى ( فيكتور هوجو » يصغى من جهة إلى صوت البحر الفسيح اللانهائي الرديع القوى ، المؤتلف في موسيقا لاتوصف . . إنها موسيقا نشيد وتمجيد تغمر الأرض السكرى ، وينتشى مها الشاعر كا أنه من خواطره في محر آخر ؛ ومن جهة أخرى يصغى و هوجو ، إلى أصوات الإنسانية آسيا على مصير الإنسان ضلت به طرق السعادة . . بحا ر بالشكوى وبالتجديف ويا تلف الصوتان في لحن خالد ذى شطر بن . فهو تبخيل وتقديس ، وصعادة في صوت البحار ، وهو بوس وشقاء في أصوات الناس . ويتوحد الشطران في تصوير حبرة الشاعر الميتافيريقية ، وعطفه على مصير الإنسانية . وواضح أن الأرض والبحار عثلها الشاعر في هذين الصوتين ليستشف خواطره الحائرة الثاثرة منهما ، ويسوق أفكاره الحليلة نتيجة لتمييز معانبها ، وتتحرك القصيدة في وحداثها العضوية بتقسيم الصوتين ، وتصوير خصائص كل منهما و دلالته ، في وحداثها في الدلالة على الحبرة والثورة الميتافيزيقية .

وهسكا كانت الصور الرومانتيكية في الشعر الفنائي نتيجة المخيال الحر الطليق ، ونتيجة لهذا الحيال الصادق فيا يسوق من صور إنسانية ، اكتملت لها صبغتها الفنية الذاتية نتيجة لحهود الفلاسفة والقاد نحو قرن من الزمان . فلم تخرج هذه الصور الشعرية إلى الوجود نتيجة هوى فردى ، أو دعوة طائشة ، أو انجاهات مرتجلة . وقسد تعاون في خلقها الفلاسفة ، وتبعهم نقاد الأدب إذ أن الفلسفة لاغى عنها للنقد و في كل بلد ذي أدب قسوى حر و (۱) ، كما تقول ع مدام دي ستال ع الرومانتيكية . وللما رست هذه الأصول الفنية وأنتجت أدباً قوياً حياً استجاب لحاجات عصره . وقد ثارت المداهب الي تلت الرومانتيكيين على بعض هذه الأصول الفنية ، ولسكنها احتفظت بكثير منها ، وسغرى أسباب الثورة أو الإبقاء عليها فيا نوالى من دراسة .

عال De L'Allemagne, p. 883

<sup>(</sup>١) انظر ؛ مدام دي ستال

## فلسفالصورة في شعرالبزاسيين

وكانت عناية البرناسيين بالصورة في الشعر أكثر من عناية الرومانتيكيين على أنهم اتفقوا مع الرومانتيكيين في أن الصورة الشعرية تقوم في الشعر مقام الشخصيات في المسرحية ، وهي وسيلة تمل الأحاسيس والمشاعر من منطقة التجريد إلى منطقة التجسيد ، كما شرحنا من قبل في فلسفة الصورة عند الرومانتيكيين . فللمدرسة البرناسية جدورها العميقة في الرومانتيكية ، حيى أن بعض النقاد (١) رأوا في البرناسية امتداداً للرومانتيكية وازدهاراً لها على وجه آخر . على أنا سعرى بين المدرسةين فروقاً جوهرية في الصورة الشعرية ، مها جارت البرناسية عصرها ، وكانت بدورها صدى العصر وأحواله الإجهاعية .

كانت أهم خصائص الصور الشعرية عند الرومانتيكية أنها ذائية ، يعبر الشاعر بها عن حالته هو ، في شبه اعبر افات يصور فيها مواطن ضعفه وبوسه ومثار ضيقه وقلقه ، وتتراءى من خلالها صورة قائمة العصر وقيمه ، يقصد الرومانتيكي إلى الثورة عليها من وراء إقرار حقوقه الفردية ومثله ، غير عابئ بالقيم السائدة الظالمة التي لا يؤمن بها ؛ فكانت أهداف الرومانتيكيين الثورية واضحة جلية وراء صور هم الشعرية. فالصور الشعرية للسهم وسائل

<sup>(</sup>۱) من مرالاء مثلا : Cutulle Mendes ؛ كتابه : Légende du parnasse

لغايات فردية فى منشئها ولسكمها اجماعية فى نتائجها . كما كانوا يثقون فى الإلهام ، وما تجود به القرمحة لأول وهلة ، ولذا كانوا يكرهون الصنعة والتائق فى لغة الشعر وصوره ، وقد حاولوا التقريب بن لغة الشعر وصوره واللغة العامة ، جنوحاً مهم إلى دعقراطية اللغة ، وبغضا للغة السكلاسيكية الأرستقراطية (١) .

وقد ثار المرناسيون على هذىن المبدأ بنالرومانتيكيين في الصورةالشعرية: مبدأ الذاتية ، ومبدأ الثقة في الإلهام وإهمال الحهد والصنعة في صور الشعر ـ فرأوا أن الصور الشعرية عجب أن تكون موضوعية ، تعبر عن مشاعر وحالات نفسية وأفكار عامة تختفي شخصية الشاعر وراءها ، ولا تظهر ظهوراً مباشراً ، كما رأوا أن هذه الصورة غاية في ذائها ، ليست وراءها غاية أخرى ، ولذا بجب أن محتني الشاعر مها ، أكثر من احتفائه باظهار مشاعره كما كانت الحال عند الرومانليكين . وقـــد كانت النزعة الموضوعية والقصد إلى الصور بوصفها غاية مقصودة لذائها من نتائج البحوث العملية والفلسفية للعصر . وقد أثرت هذه البحوث في الأدب الأوروبي ونقده نوعن من التاءثر : فاتجهت القصة والمسرحية نحو الواقعية ، كما نزع الشعر هذه الَّذِعة البرناسية . وعلى الرغم من وجوه الشبه التي سنجلوها بن الواقعية والبرناسية ، ثنيجة لتاشرهما كلمهما بالحركة العلمية والفلسفية للعصر ، جنحت البرناسية مع ذلك إلى نوع من المثالية أخلت جرهرها من فلسفة ﴿ كَانْتَ ﴾ وفلسفة ة هيجل ۽ (٢) . وكلا الفيلسوفين سابق على المدرسة البرناسية ، وكان لهما الفضل في إحسكام الصلة بن الحال والصورة العامة للعمل الفيي ، وفي التفريق بين الحال الفي والغاية الاجهاعية أو الحلقية .

فرى و كانت ، ( ۱۷۷۶ ــ ۱۸۰۶ ) أن العمل الفي ذو خصائص جوهرية بها تتوافر له صفة الحال ، وأن حاله المحض لايتمثل في سوى شكله ،

<sup>(</sup>١) راجع في هاتين الخاصتين الفصل السابق

Lalo (charles) : L'Art Loin de la vie p: 104 - 105 إنظر : (٢)

أى صورته العامة . ويتجلى هـــذا الجال المحض فى الصور التى مختنى منها كل مضمون ، كالنقوش والزخارف وأوراق الزينة ، وهى أشكال لامعنى لها فى نفسها ؛ كما يتجلى كلمك فى الموسيقا غير المصحوبة بغناء . وعند دكانت، أن الحكم الحالى عناز بخصائص تفرق مابينه وبين الحكم العقلى والحلق.

أولى هسنده الخصائص تتعلق به من حيث صفته ومصدره ، فهو حكم صادر عن السلوق ، والذوق يصدره عن رضا لاتدفع إليه منفعة ؛ أى أن المتعة الفنية لائهم بقيمة موضوعها وتحقيقه . مخلاف اللذة الحسية الى تتطلب التملك ، ومخلاف الرضا الحلقي الذي يريد تحقيق موضوعه . فالرسام يعجب بفاكهة أو بصورتها ، ولسكته لايشهى أكلها أو بيعها بوصفه فناناً .

وثانى خصائص الحكم الجالى عند ؛ كانت ؛ يتعلق به من حيث السكم والعموم . . فالحميل هو الذي روق كل الناس ، دون حاجة إلى أفكار عامة عجردة . وذلك أنه لاسبيل لنا إلى معرفة شي عام دون أفكار تجريدية بهسا نستطيع تقو عه والتدليل عليه ؛ إلا الحال ، فاننا نستطيع أن ندركه وهو عصوص ، ونقومه على هذه الحال تقوعاً عاماً مشر كا بن الناس ، دون حاجة إلى أفسكار عجردة ، وهذا الحكم يفترض اشراك ذوى الأذراق فيه ، وقد يشذفهم من يخالف المحموع ، ولسكنه شلوذيؤ كد القاعدة .

وثائث هذه الحصائص من حيث العلاقة ، أى علاقة الوسيلة بالغاية ، وهى أهم خاصة فى موضوعنا الذى نحن بصدده . فالحال هو الصورة الغائبة لموضوعه ، من حيث أنه ملوك فى ذلك الموضوع ، دون تصورلغاية أخرى من الغايات . فسكل شئ له غاية تدرك أو يظن وجودها ، ولسكنا أمام الحمال نحس بمتعة تكفينا السوال عن الغاية منه ؛ يحيث لو وجد عالم ليس فيه سوى الحمال ، كان غاية فى ذاته ، وقد نظن أن هناك غاية من الغايات للجمال فى الطبيعة ، ولسكنا لانستطيع تحديدها .

فثلاً إذا فكر عالم النبات أو التاجر أو الزارع فى وظيفة فاكهة فى إنتاجها النوعى أو فى قيمتها التجارية ، فإنه حينتذ لايفكر فى قيمتها الحالية . وعلى الفنان – لسكى يتوافر له الذوق الحالى – أن يعجب بالشئ الحميل ، دون أن يلمي بالا لمثل هذه الغايات ، فسلا يحتفظ فى نفسه إلا بالشعور غير المحدد بائن هناك غاية للجال فى الطبيعة ، دون مضمون محسوس لتلك الغاية . وهذا هو مايسميه « كانت » : « الغائية بدون غاية » فى الشئ الحميل .

ورابع هذه الخصائص يتعلق بالحكم الحالى من حيث الذاتية والموضوعية ؛ ذلك أن الحكم ، بعامة ، له ثلاث حالات : إما أن يكون تقريراً لحقيقة عن طريق التجربة ، أو برهنة نظرية على قضية علمية يسلم بها ضرورة ، أو بجره احيال منطقى ؛ إلا الحال ، فان خاصته تقرير مايدرك ضرورة إدراكاً ذاتياً ابتداء ، ولسكته موضوعى من ناحية التصور ، بافتراض عموم الشعور به لدى ذوى الأذواق . فالحميل هو ما يعترف له جلده الصفة ، لأنه مصدر شعور ذاتى بالرضا به ، دون حاجة إلى أفسكار وأقيسة يتطلبها الحكم الموضوعى . فاذا حكمت بائن هذه الأقيسة حيلة ، فليس ذلك نتيجة قياس حتى منطقى ، أو نتيجة تجربة كما هى الحال فى الطبيعيات والرياضيات مثلا ؛ وإنما ذلك نتيجة لحكم ذاتى فردى ، وكائنه أمر صادر عن وعينا الحالى . وأذا حكمنا عا مخالفه ، كان فى ذلك معصية المضمير الحالى ، تشبه معصبتنا لهضمير نا الحالى ، تشبه معصبتنا فإذا حكمنا عما عاله فا واجباً خلقياً .

فالحميل موضوعه متعة لاغاية لها ، ولا علاقة لها بالمنفعة المحسوسة ، كما هو الشأن فى الشي اللليل ، ولا بالمصلحة الحلقية ، كما هو الشأن فى الحبر . وتلك المتعة أساس حسكم ذاتى ابتداء ، ولسكنه موضوعى عالمى نتيجة . وهذه المتعة لاتستجيب إلى حاجة من حاجاتنا المادية ، كما أن هسذه العالمية فى الحكم الحمالى لاتستند إلى قاصدة . وحكم الحيال المبنى على اللوق يوازى حكم العقل فى المدركات العقلية من ناحية الوصول إلى مدركات حمالية عامة تشبه المدركات المنطقية فى عمومها ، ولسكن بدون حاجة إلى أدلة وحجج . ولذا كان الحكم الحالى عاما عالميا ، على الرغم من أنه غير موضوعى فى منشه لأن مصدره علاقة الأشياء محواسنا ، وفى طبيعة حواسنا أساس لهذه العلاقات ، ولما يتسبب عبها من متعة . فالفن عند و كانت ه مسلاة حرة ،

مارس فيها الحيال مهنته دون قبد ، في نشاط يشبه اللعب ؛ ودون عاية ، لأن غايته في نفسه (١) . وقد أراد و كانت ، أن مجرر الفن من القيود التي قسد نفرض عليه من خارجه باسم المنفعة الاجباعية أو الغاية الحلقية ، وذلك كي يتوافر الفن استقلاله الذي لا يزدهر إلا به ، ولا از دهار للفن إلا بتوافر خصائصه الفنية الحالية التي لاعلاقة لها في ذاتها مجال المضمون أو قبحه ، بل علاقتها مقصورة على حمال الصور الفنية التي يصوغها الشاعر شعراً ، كما يصوغها المثال أو الرسام في التماثيل أو الأشكال المحكمة الصنع .

ويعد الفيلسوف الألماني هيجل ( ١٧٧٠ – ١٨٣١ ) امتداداً لفلسفة « كانت » من جهة العناية بالشكل الحالي ومعادلته بالمضمون ، وهي الناحية التي تهمنا هنا . وعنسد « هيجل » أن فكرة الحال مرت بثلاث مراحل تشرح أظوار الفن الثلاثة .

فنى المرحلة الأولى – وتتمثل فى الفن الشرقى والقن المصرى – كانت السيطرة للمادة على الفكرة ، أو للصورة على المفهمون ، ولذا كان الجال يتمثل فى الأشياء المكبرة التى تبعث على الرهبة لضخامها كالمعابد المصرية والقبور . ويسمى و هبجل ، هلمه المرحلة : والمرحلة الرمزية ، ،

والمرحلة الثانية يسميها وهيجل ، : والمرحلة الكلاميكية ، وتتمثل فى الفن اليونانى ، وفيها يتعادل المضمون والشكل ، وتصادف الفكرة حينثا أتم تعبير عنها . وهى مرحلة السكمال الفنى التى لن يصل إليها الفن فى المستقبل ، فيما يرى وهيجل » .

والمرحلة الثالثة هي مرحلة سيطرة المسيحية ، ويسميها « هيجل » : « المرحلة الرومانتيكية » . وفيها تغلبت الفكرة على الصورة ، واختل التعادل بين المضمون والشكل فضعفت الحصائص الجالية . وإذا كانت هندسة البناء

<sup>(</sup>١) تلك فكرة عامة من كتاب ۽ كانت ۽ المسمى : Orttique de Jagement كان ذا أثر خطير في النقد الأدني وقلسفة الحال بعامة ، أنظر كذك :

Lalo (Charles) : Notions désthétique, p. 56 - 58

تمثل المرحلة الأولى ، وفن النحت ممثل الثانية ، فإن فنون العصر الحديث فكرية ذهنية ، من موسيقا وشعر ، وهي تمثل مطالب الإنسان الحديث اللهنية ، ومواطن ضيقه . وفي هذا ضعف الشكل ليخلى مكانا للمضمون اللهبيي أو الفلسي ، فضعف الفن ، ولن يعود الفن شكله الكامل الذي كان له في عصر الإغريق ، فها برى و هيجل ، وفي ها أما على و هيجل ، بغلسفة الشكل أو الصورة السكلية للعمل الفي ، واعتبر طفيان المضمون عليه ملحاة ضعف حمل ، كما كان أول من أقام اللحاية للسكمال الفن الإغريقي على أساس فلسي .

وقد تأثر البر ناسيون بفلسفة و كانت و و هيجل ، في الدعوة إلى استقلال الشعر عن كل غاية اجتماعية أو خلقية وفي العناية بالصور الشعرية ، وأنها تبلغ أعلى درجات حمالها يقدر افترابها من فنون النحت والتصوير التي بلغ فيها الفن غاية كماله فيما رأى و هيجل ، ، ثم في النزعة الهيلينية التي سادت فترة طريلة عند الشعراء البر ناسيين ، إذ كانوا يرون في شعر الإغريق العصر اللهبي الذي لن يصل إليه الشعر أبداً .

وظهرت الدعوة إلى استقلال الفن عن كل غاية فى آراء ( تيوفيل جوتييه ٥ ( ١٨١١ – ١٨٧٧ ) وهو من أكبر طلائع البرناسيين ، فى دعوته إلى الفن للفن ، وهى التى حرص عليها البرناسيون فى شعرهم على حسب ماستشرح من تاءويلهم إياها .

يقول جوتييه ، في صحيفة معاصرة له صوالها : « الفنان » – وفي قوله هذا يتجلى تأثير « كانت » :

و نحن نعتقد فى استقلال الفن . فالفن لدينا ليس وسيلة ، ولسكنه المغاية ؛ وكل فنان جدف إلى ماسوى الحيال فليس بفنان فيا نرى ؛ ولم نستطع قط فهم التفرقة بين الفكرة والشكل . . . فسكل شكل حميل هو فكرة حيلة ، . ويقول كذلك فى مقدمة مجموعة أشعاره الأولى الى ظهرت عام مسلم المعتمدى فيها الغائبين بقوله : « يسائلون : أية غاية بخدم هسلما

السكتاب ؟ ان غايته أن يكون حيلا ». وفي مقدمة قصته : والفتاة دى موبان » يقول : و لاوجود لشئ حميل حقاً إلا إذا كان لافائدة له ؛ وكل ماهو نافع قبيح » (١) . وأثر ذلك فنياً يتمثل في البحث عن الصور الشعرية ، وبذل الحهد في كمال صياغها الفنية ، بقصد جلائها لعيون القارئ كاملة دون غاية أخرى فليست المناظر الطبيعية تعلة لتا ملات فلسفية ، أو بث آراء مذهبية ، أو إطاراً لخواطر ومشاعر ذائية ، كما كانت الحال عند الرومانيكين ، أو إطاراً لخواطر طبيعية مجلوة في صور كاملة فنية وكنى : « على الشاعر أن يرى الأشياء الإنسانية كما لو كان براها إله من آلمة اليونان في أعلى جبل و أوليسب » ؛ وأن يفكر فيها من خلال نظراته الغامضة دون أية مصلحة له ، وأن يكسوها صور تها الحيوية العليا ، مع تجرده هو عنها تجرداً تاما » . وفي هأن يكسوها صورتها الحيوية العليا ، مع تجرده هو عنها تجرداً تاما » . وفي هأنا القول تمثلت المعالم الأولى لصور الشعر البرناسي ، وواضح تا شرها بالنز عة الفلسفية في استقلال القن .

ويقول الوكنت دى ليل الرئيس المدرسة البرناسية (٢) ، مؤكداً استقلال الشعر عن الغايات النفعية جميعاً ، ومبينا أن غايته هي خلق الحال : عالم الحال الشعر عن الغايات النفعية جميعاً ، ومبينا أن غايته هي خلق الحال : عالم الحال الحال الفن الوحيد سفاية في ذاته ، لانهائي ، ولا يمكن أن تكون له صلة ياثي إدراك آخر دونه، مهما يكن . وليس الحال إلاخادماً الحي ، لأن الحال محتوى على الحقيقة الإلهية والإنسانية ، فهو القمة المشركة التي تلتي عندها طرق الفكر ، وماعداه يدور في دوامة وهمية من المظاهر . والشاعر الذي محلق الأفكار ، أي الأشكال المرئية ، وغسير المرئية في صور حية أو مدركة ؛ عليه أن محقق الحال على قدر ماتنيحه له قواه ورواه النفسية ، في تراكيب فنية الصنع ، ثم عن عمق خبرة ، محكمة النسج ، منوعة الألوان موسيقية الأصوات ، تمتاح من موارد شي من عاطفة وتفكر وعلم وأصالة ، إذ أن كل عمل فكرى لاتتوافر فيه هسله الشروط الضرورية

Théaphile Goutier : Mademoiselle de Maupin : انظر :

Leconte de Lisle : Les poetes Contemporains (1864). انظر

لحلق حمال حسى لا يمكن أن يكون عملا فنيا » . والشعر الذي بهدف إلى خلق الحمال لن يتاح تذوقه إلا لصفوة من الناس : « والفن الذي تتجلي صورته المتا لقة القوية الكاملة في الشعر ليس سوى نوع من الرف العقلي لا رتفع إلى مكانة تذوقه إلا القليل النادر من ذوى الفكرة » . وللذا كان على الشعر ويا رى لو كنت دى ليل – ألا يهم أبدا بمطالب الحياة المادية المعاصرة ، إذ « القطيعة كاملة بينه وبين الدهماء » . وطالما ردد « لو كنت دى ليل » دعوته إلى الرجوع إلى شعر اليونان ، عصر الشعر الذهبي ، الذي لم يتيسر بعده للشعر أن يبلغ مدى ماوصل إليه في ذلك العصر . وهو في دعوته تلك متاشر بمعاصريه من أصحاب الزعة الملينية التي مهد لها في فلسفته «هيجل » متاشر نا من قبل .

وعلى الرغم من أن الدعوة إلى استقلال الشعر عن الغايات النفعية ، وإلى أن غايته هي خلق الحيال في ذاته ،كانت مبدأعاما للبر ناسيين ضاروابه على رأس دعاة الفن للفن في الشعر ، فإن هذا المبدأ العام ترك آثاره البعيدة المدى في اختيار موضوعات الشعر ، وطريقة سياق الصور فيها . وقد كانوا في هذه المدعوة متا "ثرين بالفلسفة النظرية المثالية . . وقسد تا تروا في الشطر الآخر من دعوتهم بالفلسفة الوضعية والتجريبية التي سايرت الهضة العلمية لعصرهم.

ذلك أن نقاد الأدب لعهدهم أرادوا أن يوفقوا بين مطالب العلم ومطالب الفن ، وأن يجمعوا إلى عنايتهم بالحقيقة عنايتهم بالحصائص الحالية . وحوالى منتصف القرن التاسع كانت قد عظمت ثقة السكتاب والنقاد في العلم ، وأنه سيحل كل مشاكل الإنسان . وقد دعت الفلسفة الوضعية التي أسسها وأوجست كونت » ( ١٧٩٨ – ١٨٥٧) والفلسفة التجريبية على يد و جون ستيوارت ميل و ( ١٨٠٦ – ١٨٧٣) إلى خروج الإنسان من حدود ذاته طلباً للمعرفة الصحيحة ، وأن العلم هو الذي يقود إلى هذه المعرفة لا القلب، كا كان مرى الرومانتيكيون .

وموجز قضايا الفلسفة الوضعية وللتجريبية التى تهمنا هنا هى : أن المعرفة المشعرة هى معرفة الحقائق وحدها ؛ وأن العلوم التجريبية هى التى تمدنا. ( م ٧ ــ دراسات ونماذج ) بالمعارف اليقينية ، وأن الفكر الإنسانى لايستطيع أن يعتصم من الحطا ً – فى الفلسفة وفى العلم – إلا بعكوفه الدائب على التجربة ، وبتخليه عن حميع أفكاره الماتية السابقة ، وأن الأشياء فى ذاتها لا يمكن إدراكها ، لأن الفكر الإنسانى لايستطيع أن يدرك سوى العلاقات بين الأشياء ثم القوانين الى تخضع لهسا هذه العلاقات (١) .

وعلى أثر ذلك سادت عقلية التقنين بين نقاد الأدب والفن ، كما سادت بين العلماء وفلاسفة العصر . وكان أعظم ناقد بمثل هــــلما الإنجاه هو و تين ، ( ١٨٢٨ – ١٨٩٣ ) ، وقـــلم تاثر به الواقعيون كما تاثر به البرناسيون ، لأنه فى نقده بمثل الفلسفة الوضعية والتجريبية معاً ، وهو يقيم نقده فى الأدب والفن على ملاحظات الحقائق الخارجية وبجهد فى استخلاص القوانين مها . وقد حاول أن يرجع كل الأفــكار إلى أحاسيس تتحول إلى نتاج ذهنى عن طريق عملية التجريد ، وقرر أن الحالات النفسية تابعة فى نشأتها وتموها للحالات العضوية ، وأن الأفراد فيها خاضعون لتوع من الحرية لايتخلف ، شأتهم فى المعضوية ، وأن الأفراد فيها خاضعون لتوع من الحرية لايتخلف ، شأتهم فى ختلف الشعوب التى ينتمون إليها ، وأراد أن يشرح الإنتاج الأدبى فى مختلف الشعوب عن طريق هذه الحبرية . فنى مقلمة كتابه : و تاريخ الأدب الإنجليزى ، رأى أن الإنسان نتأج البيئة التى عاشى فيها ، والحنس البشرى المنافيراء والفنانين حملة لاتفسير لها بغير هذه العسوامل الثلاثة . وقد حاول والشعراء والفنانين حملة لاتفسير لها بغير هذه العسوامل الثلاثة . وقد حاول تطبيق قاعلته تلك على كتاب الإنجليز وشعرائهم فى كتابه السابق ، كما حاول تطبيق قاعلته تلك على بعض الشعراء الفرنسين والــكتاب اللاتينيين .

وواضح أن آراء ( تن ) هذه ليست صحيحة على إطلاقها وأنها إذا شرحت بعض جوانب الإنتاج الآدبى ، فإنها لاتشرحه حميعاً ؛ ثم أنها تشرح العمل الفي بعوامل خارجية فى الواقع عنه ؛ ولــكنّها كانت تمثل الإنجاه العـــام للفلسفة الوضعية السائدة فى العصر . وقـــد أثرت من هذه الناحية على البرناميين

<sup>(</sup>۱) انظر Bréhier, op. Cit, II, chap. XV

فى بغضهم للذاتية، وخزوجهم من حلود أنفسهم طلباً للوصول إلى الحقائق هذا إلى أن ( تين » كان يرى أن الفن مستقل عن كل غاية خلقية أو نفعية ، وأن الفن يشارك العلم فى هذه الخاصة .

يقول فى رسالة له إلى معاصرة المؤرخ و فرانسوا جزوا و F. Graizot . في الحياة العملية للحكل شئ وضعه الخاص به . هذه هى قضيتى السكرى . في الحياة العملية للخلق سلطانه المطلق . . ولسكنى إذا كنت أراه كذلك ، وإذا كنت أحبه في ميدانه ، فإنى أنفيه من الميادين الأخرى . فالفن والعام مستقلان ، وبجب ألا يكون للخلق أى سلطان علهما و (١) » .

وهانحن أولاء نرى صدى هذه الآراء فى نقد رئيس المدرسة البرناسية : د لو كنت دى ليل ، ، فهو يقول متاشرا بروح العصر العلمية فى النقد ، فى الخطاب الذى ألقاه فى حفل استقباله فى الأكاديمية الفرنسية عام ١٨٨٧ :

د إذا كانت الطبيعة تخضم لقوانين لاتتخلف لاتزال تتحكم فيها ، فإن للفكر الإنسانى كذلك قوانينه الى تنظمه وتوجهه . وتاريخ الشعر يتجاوب مع تاريخ العهود الإجهاعية والأحداث السياسية والأفسكار الدينية . وفي الشعر شرح لحوهرها الحبئ وحياتها العليا ، فهو حتما التاريخ المقدرس الفكر الإنسانى ٥ . وطبعاً لا يقصد بذلك إلى الدحوة لأنفاص الشاعر في أحداث عصره ، إذ أنه من دعاة الفن للفن كما أسافنا ، وإنما يقصد إلى شرح أسباب ضعف الشعر الغنائى أو ازدهاره شرحاً علمياً على حسب قوانين علمية لاتتخلف ؛ تشبه القوانين الطبيعية ، وهو بمثل في ذلك روح عصره . ويقول كذلك داهيا إلى وجوب إفادة الشعر من تحوث العلم المعاصر في موضوعاته التاريخية والإنسانية :

إن الفن والعلم اللذين طالما فرقت بينهما جهود الفكر المتباعدة ، بجب
 الآن أن يأتلفا ائتلافاً تاماً أو يتوحد كلاهما بالآخر . فقد كان أحدهما

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٧٧ -- ١٨٠ - وكذا :

Charles Lalo : L'Art Loin de La vie, p. 100

(الشعر فى عهده الأول) عثابة الوحى الفطرى للمثال الإنسانى الذى تضمنته الطبيعة الحارجية ، وكان الآخر (العلم) هو الدراسة العقلية والتعيير المشرق علما . ولسكن الفن فقد هسله التلقائية الحدسية التى كانت له فى عهده الفطرى أو بالأحرى : قسد استنفدها ، وعلى العلم أن يرشده إلى المنسى من تقاليده ، حتى يبعثها حية فى الصور الحاصة به » .

ثم يفصل بعض التفصيل ما يعنيه من ضرورة إفادة الشعر مما استجد من علوم إنسانية فى القرن التاسع عشر ، فيقول : ﴿ وَالْآنَ يَتُوجِهُ العلم وَالْفَنِ تَحْوَ أُصُولُهُمَا الْمُشَرِّكَة . وَعَمَا قريب ستعم هذه الحركة . قالأفسكار والحقائق والحياة الخاصة الخسارجية ، وكل ماهسو جوهرى فى أصسل الأجناس الإنسانية القدعة وعقائدها وأفكارها وأعمالها أصبح يسترعى عناية الناس حيماً ، (١) .

ولتا ثير الطبيعة والواقعية والبرناسية بالنهضة العلمية والفلسفة الوضعية ، كانت وجوه القرابة السكترة بينهما . وقد ظهرت هذه المذاهب في عصر واحد : فقد بدأت تظهر الواقعية والطبيعية في النثر في نحو منتصف القرن التاسع عشر وتبعهما البرناسية في الشعر ، ثم كانت وجوه الشبه الفنية بين هلمه المذاهب الثلاثة ، فقها حيماً نفس اللحوة إلى الموضوعية التامة في الأدب ونفس الطريقة في الملاحظة الدقيقة لصور الأشياء الخارجية عن نطاق الذات ، ونفس الفلسفة التشاؤمية من الحياة (٢) ؛ والتقة الكبرة في العلم ، أنه سيحل حميع مشاكل الإنسان ، هسذا ؛ على مابينهما من فروق جو هرية تتعلق بطبيعة العمل الفي في كل منها . فالواقعية والطبيعية كات مقصورة على القصة والمسرحية ، ومن طبيعة موضوعاتهما الإنغاس في التجارب الإجهامية المعاصرة ، مما جعل الكتاب الطبيعيين والواقعين أشبه بالعلماء الاجهاميين في المعاصرة ، مما خيا بعد ذلك المعاصرة ودراسها عن قرب ، ثم صياغها بعد ذلك

<sup>(</sup>۱) انظر : Préface des poemes Antiques

M. Braunschviy, op. Cit. P: 4 (۲) انظر :

على حسب القواعد الفنية للقصة والمسرحية ، وهى قواعد ينفرد بها مجال الفن عن الحقائق العلمية والنظريات التجريدية ، على حين اختصت الدعوة البرناسية بالشعر الغنائى ، فسكان الشاعر مطلق الجناحين فى ميدانه الفنى الواسع ، علق بصورة الشعرية فى أجواء العصور السحيقة والبلاد النائية كما يصور — ما شاءله خياله — مناظر الطبيعة من حوله ، فى صور لا تفرض عليه الانغماس فى خياله — مناظر الطبيعة من حوله ، فى صور لا تفرض عليه الانغماس فى التجارب الإجهاعية الإنسانية المعاصرة ، كما هو شائن القصة والمسرحية . ولمذا كانت دعوة الفن الفن أظهر وأوضح لدى شعراء المدرسة البرناسية فى ميدان الشعر الغنائى .

ومن الأسس النظرية والفلسفة السابقة استمدت الصورة الشعرية خصائصها الفنية لسمدى شعراء المدرسة البرناسية ونقادها . وقد وافقوا الرومانتيكيين في بعض هذه الحصائص ، ولسكنهم حددوها تحديداً انفردوا به ، ثم خالفوا الرومانتيكيين في كثير منها ، نتيجة لنظراتهم الحالية التي أخدوها عن عصرهم وفلسفته التي أشرنا إليها .

فقد وافقوا الرومانتيكيين في أن الشعر الغنائي يعتمد أول مايعتمد على الصور . ويرى البرناسيون أن خاصة الشعر الغنائي الحوهرية هي الإيجاء ، ويقصدون به قدرة الشاعر على إثارة الصور التي تعبر عن حالات خاصة للنفس أو للفكر بمحض الوسائل اللغوية المرتبطة بهذه الحالات أو بهذه الصور ، لا بالاثارات الذاتية والاعترافات المباشرة (١) . وكاتهم يشرحون ماسبق أن عبر عنه و فكتور هوجو ، في قطعة شعر خالدة من ديوانه : وتا ملات، حين قسال :

و ألا تعلموا أن السكلمة كائن حى » . ولسكن البرناسين يذهبون فى الإهبام بالصور إلى أبعد مدى . فلا قيمة للفكرة إلا فى صورتها الفنية الكاملة .
 يقول ، تيو دور دى بانفيل » ، وهو من طلائم البرناسيين وكبار دعاتهم :

Francis Vincent : Les parmassiens, L'Esthétique de : انظر (۱) de L'école p : 42

« الصورة التي تتمثل لعقلك هي دائماً صورة فكرة من الأفكار ؟ ولكن
 المرء الذي يفكر بكلمات تجريدية لايصل أبداً إلى ترحمة فكرته في صورة ؟
 إنه على أكثر تقدير يصل إلى تقييد فكرته في تعبير عام مبتدل » (١) .

فلا قيمة عندهم للفكرة فى ذاتها ، ولسكن لصورتها . وهم يعتمدون فى إثارة الصور على الصفات المعبرة ، وإحكام الأسلوب ورمم الألوان المختلفة لما يصورون ، أى على اللغة وإحسكام صياغتها : ولسكن فى القالب الشعرى القدم . فلم يقصدوا إلى تجديد فى الأوزان رغبة فى الإيحاء كما سيفعل الرمزيون بعد ، ولم يهملوا فى اتباع قواعد العروض أو اللغة تعللاً بالضرورات الشعرية ، كما كان يفعل الرومانتيكيون أحياناً جرياً وراء الإلهام ، وما تجود به القريحة لأول وهلة .

وقد عقد « تيودور دى بانفيل » فى كتابه : « رسالة صغيرة فى الشعر الفرنسى » فصلا خاصاً عنوانه « الرخص فى الشعر »، أو الضرورات التى تباح لغويا للشاعر ، ولسكنه لم يكتب تحت هسلما العنوان إلاهذه الحملة « لاوجود لهذه الرخص » . وقد دعوا إلى ضرورة المحافظة على القافية فى شكلها التقليدى، مع الإفادة منها قدر المستطاع فى الإبحاء والتصوير .

ويعبر و تيودور دى بانفيل ، ، فى كتابه السابق الذكر ، عن أهمية القافية لدى البر ناسيين ، فيرى أنها هى التى تكسب الشعر صفته الفنية الحاصة به ، وهى التى تثير الأصوات المعبرة ، وتبعث الإنفعالات وتثبتها ، وتعرض أمام عيوننا المناظر الرائعة ، وهى التى ترسم المنظر الحارجي للصورة ، أروع وأثبت من المظهر الفني لتمثال الرخام ، شائن الشاعر فى ذلك شائن الرسام و فكما أن الرسام بلمسة محكمة من لمسات ريشته يثير فى ذهن الناظر فكرة أوراق شجرة الزان أو شجرة السنديان ، على أنك تستطيع أن تقترب من لوحته وتفحصها عن قرب ، لترى أنه لم يقدم لك فى الحقيقة مظهر الأوراق

<sup>(</sup>۱) انظر: Ch. Lalo: L'art Loin de la vie p. 105

ولا بنيها ؛ وإنما ارتسمت فى ذهننا هـــذه الصورة لأن الفنان أرادها ، كذلك المشاعر . فالـــكلمة التى يوقعها موقعها من القافية ، وهى آخر كلمة فى البيت ، يجب أن تجلو أمام عيوننا كل ماأراد الشاعر ، كما يفعل الساحر اللطيف الحيلة » .

وتتيجة لتمسكهم بالصورة والشكل ، وعنايتهم بإحكام الشعر وحسن نسجه ، ودعوا إلى ضرورة الوحدة العضوية فى القصيدة ، أى انسجام أجز اء الصور الحزثية بحيث تتتابع منطقيا، ونتآ زر على رسمالصورة العامة كما رأى الروماتيكيون : على نحو ما بينا فيا كشفناه عهم فيا سبق . وهذه الوحدة ستكون بجال تصرف كبر لدى شعراء الرمزية فيا بعد (١) .

على أنهم إذا كانوا قد وافقوا الرومانتيكيين فى أهمية الصور فى الشعو الخنائى ، وفى ضرورة الرحدة العضوية على نحو ماصيق ، فقد افترقوا عنهم افتراقاً جوهرياً فى دعوتهم إلى موضوعية الصور ، فى مقابل الصور الذاتية لدى الرومانتيكيين . وهم يبغضون كل البغض أن يرى الشاعر الأشياء أو مناظر الطبيعة من خلال ذاته ، أو أن يصور لنا ذات تفسه فى اعترافاته وأحداثه الحاصة ، أو يجائر بالشكوى فى أشعار باكية ، ويرون فى كل ذلك مئسار ضيق وضعف على الشعر أن يتبرأ منهما . وعلى الشاعر أن يختنى مااستطاع وراء الصور والمشاعر التى يعرضها ، وذلك بالتحرز من هذا والأنا ، البغيض والصور فى جانبها الإنسانى العسام . يقول و جوزيه ماريا دى هيرديا ، والصور فى جانبها الإنسانى العسام . يقول و جوزيه ماريا دى هيرديا ، وغلة استقباله فى الأكاديمية الفرنسية : و هذه الاغترافات الداتية العامة تثير حياء عيقاً ، كاذبة كانت أم صادقة . . فالشاعر يكتسب صفته الإنسانية فينا حياء عيقاً ، كاذبة كانت أم صادقة . . فالشاعر يكتسب صفته الإنسانية الشاماة الحق بقدر ما يتجرد من ذاته » .

<sup>(</sup>۱) انظر : F. Vincent, op Cit, p. : 45

وميرة الشعر البرناسي - فيا يرى 1 لو كتت دى ليل 1 - هي في قلدة الشاعر على تعميم مشاعرة الحاصة ، بالتعبير عنها في صور موضوعية ، على أن يلترم الشاعر الحيدة التامة حيالها ، شأنه شأن العالم في معمله حياله تجاربه الطبيعية . وقد تعكس هذة الصور آراءه أو مشاعره ، ولـــكن عن طريق غير مباشر ، بتقديمها في موضوعات إنسانية أو مناظر طبيعية قد تشف من بعيد عن مثله المنشودة ، ولــكن الشاعر لايقصد سوى تقديمها كما هي ، وللقارئ أن يستنج منها مايشاء .

ونتيجة لذلك كانت الصور في الشعر البرناسي وصفية . . يسجلها الشاعر أمام المنظر الطبيعي ، أو اتجاه الموضوع الذي يعالحه ، بوصفه شاهداً على مارى ، وكائن شعره مرآة تتراءى فيها الأشياء كما هي ، أو كائنه متفرج يصف اك في أمانة دقائق ماعرض له . فالصور فيه مقصودة للناتها ، والوصف لذات الوصف ، لا يتخذه الرئاسي الخالص دعامة لآراء فلسفية يستنتجها ، أو لملمعب فكرى يشرحه ، ولا بجعل منها رموزاً توحى محالات نفسية خاصة . فإذا وصف الرنامي منظراً طبيعياً - وكثراً ماكانوا يصفون - عرضه عليك في دقائقه كما هو ، وحرص كل الحرص على ألا مخلطه بمشاعره ؛ وإذا بعث شخصية تاريخية في موقف عظم الدلالة ــ وكثيراً ماولعوا بدلك ــ فلن يتخذها رمزاً لموقف حاضر ، ولــكنه يبعثها في أخص ماامتازت به تاريخياً ، كما كانت ، ويترك لك استنتاج ماتدل عليه إنسانياً واجتماعياً . وإليك مثلا من شعرهم الوصني مايقوله تيوفيل جوتييه (١) من قصيدة له عنوانها : وأعمى،: أعمى في جانب من الطريق ؛ كثيب المظهر كبومة في النهار ؛ على زمارته يوقع في لحن حزين، يتحسس ثقومها و مخطئها . يردد أغنية قديمة دارجة ، يلحن فيها ولايبالي ؛ يقوده كلبه في المدينة ، شبح ذوعن نائمة في النهار . تمر به الأيام لاتضيُّ ؛ وعبوماً يصغي إلى العالم المظلم والحياة الحفية تهدر هدير السيل خلف حالط ! يعلم الله أية أوهام سوداء تحتل دماغه الكثيف ،

<sup>(</sup>١) في مجموعة أشعاره التي عنو الميا

وأية عبارات غامضة تسطرها الفكرة فى هذا التجويف! . . ولسكن عسى فى ساعات الإحتضار ، حين يطنى الموت الشعلة ، تصبح النفس المعتادة الظلمات قادرة أن ترى جليا فى القبر! . .

وفي هذا الوصف يلجا البرناسيون إلى الصور المحسمة (البلاستيكية) ، لأنها هي التي تعكس مظاهر الأشياء ، ولذلك طالما قارنوا الشعر بالنحت ، وقربوا مابين الشاعر والمثال . وكانت صلة الشعر بالنحت أقوى عندهم من صلة الشعر بالرسم أو بغيره من الفنون التشكيلية . وكانوا أول من طبقوا في شعرهم مقارنة أرسطو القديمة بين الشعر والفنون التشكيلية التصويرية . ولحسكم لم مهتموا بالإفادة من القوى الإيحاثية لموسيقا الشعر ، ولم يقرنوا بينه وبين الموسيقا الشعر ، ولم يقرنوا .

وقد يغترب البرناسيون غيالم خلال الأقطار النائية أو العصور السحيقة ليسوقوا صوراً شعرية طريفة . وكلك كان يفعل الرومانتيكيون هرباً من واقعهم . ولكن البرناسين يغتربون غيالهم اغتراباً علمياً . فهم يتبحرون في دراسة التاريخ ، وبحيطون بما وصل إليه العلم في دراسة الأجناس البشرية ودياناتها وأساطيرها وحضاراتها ، قبل أن يبعثوا مواقفها وصورها التاريخية في شعرهم . وكانوا يفعلون مثل ذلك في تصوير مناظر الطبيعة والأحياء في البلاد النائية . ويوردون في كل ذلك ما يدل على تعمقهم وتبحرهم وسعة اطلاعهم ، فلا يقفون عند الصور السطحية ، والمشابهات العامة ، ولذا جاءت صورهم ذات صبغة علمية في كثير من أشعارهم ، نحيث يستعمى فهمها على من ليس له علم بالمدنيات والعصور التي يصورونها . وهم في ذلك لا يبالون من ليس له علم بالمدنيات والعصور التي يصورونها . وهم في ذلك لا يبالون من ليس له علم بالمدنيات والعصور التي يصورونها . وهم في ذلك لا يبالون من ليس له علم بالمدنيات والعصور التي يصورونها . وهم في ذلك لا يبالون معاصريهم أو من الأجيال اللاحقة . وهذا في الواقع هو مايقصلونه من وراء معوتهم إلى الفن للفن .

وقد كان كثير مهم فى بادىء أمرهم يتبعون المذهب الرومانتيكى ، أو يشايعون دعاة التقدم الاجهاعى ، وكانوا لذلك يحرصون – أول عهدهم بالشعر حلى المشاركة باشعارهم فى طريق التقدم الإنسانى ، على نحو مافعل الرومانتيكيون . ولكنهم سرعان ماضاقوا بالجماهير ذرعاً . فترفعوا عهم فى فهم . ورأوا أنهم ليسوا أهلا للتوجه إليهم فى شعرهم . ولها أبغض عصرى عصورهم على نحو مايعير عنه « لوكنت دى ليل » : « وإنما أبغض عصرى نتيجة للتفور الطبيعى الذى نعانيه من كل ما بهددنا فى فننا بالموت ؛ ولكنه وياللامي ... بغض لا ضرر فيه على أحد ، لأنه لا محزن سواى » .

ومن أجل ذلك نعوا على الرومانتيكيين دفاعهم فى الأدب والشعر عن حقوق الدهماء ، كما نعوا على بعض معاصريهم تسخيرهم الشعر لوصف الغايات المادية والاختراعات الحديثة التي تمخض عها عصر البخار (١) . فليس لقضية الفن للفن معنى – فى دعوة البرناسيين ومن سواهم – سوى البعد عن الغايات النفعية المباشرة ، كما يعبر عن ذلك • لوكنت دى ليل ، فى المغايات النفعية المباشرة ، كما يعبر عن ذلك • لوكنت دى ليل ، فى المغايات النفعية المباشرة ،

و قلما أتا ثر جلمه الأتاشيد والأشعار التي يوحي بها البخار والتلغراف الكهربي ، وكل هذه العبارات والصور التعليمية التي لا صلة لها بالفن ، وهي بالآحرى تدني على أن الشعراء أصبحوا أكثر فا كثر أقل جدوى للمجتمعات الحديثة . . وها قد اقتربت الخطة التي يجب أن يكفوا فيها عن هذا الإنتاج خشبة أن يتردوا في الموت الفكري » . والبرناسيون – بعد ذلك ويمنون بائن للفن والشعر مخاصة رسالة إنسانية في هداية الصفوة إلى المثل الإنسانية العليا ، وفي السمو بالنفس عن طريق المتعة الفنية . وقد وضح ذلك ما سبق أن سقنا من أقوال لهم توحد ما بين الفكرة والصورة ، إذ ليست الصور التي يسوقونها جوفاء لا معنى لها . ويتجلى ذلك أيضاً في عبارة ولو كنت دى ليل » السابقة ، إذ ينعى فيها على من ينغمسون في الغايات النفعية المباشرة أنهم يصرون بللك أضعف فنا وأقل جدوى . ويقول كذلك أنبعا المثل

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك :

الإنسانية فى بعث الصور التاريخية لعهود الإنسانية السعيدة: وليطمئن القوم ، فدراسة الماضى لا صلة لها بالسلبية ولا بالتجريد ، وليست المعرفة رجوعاً إلى الوراء ، وإضفاء الحياة المثالية على ما لم تعد له بعد حياة واقعبة ليس معناه الرضا بالموت أو بعث صور مجدبة لا ثمرة لها » (١) . وإذن ليس فى والفن للفض على صلة بين الفن والحياة ، كما قد سبق ذلك إلى فهم كثير الناس .

وبقى لنا هنا أن نورد مثالا آخر لصور الشعر البرناسي . وتيسيراً للموازنة بينها وبين الصور الرومانتيكية اختربا موضوعاً طرقه شاعر رومانتيكي هو و لامارتين ، كما عالجه على طريقته شاعر برناسي هو لوكنت دىليل ، ألا وهو موضوع و البحيرة » . وقد ترجمت و يحيرة » لامارتين إلى اللغة العربية مراراً ، ولهذا لا نترجم منها هنا إلا بضعة أبيات ، تذكيراً بخصائص الصور الرومانتيكية ، ليتضح الفرق بينها وبين الصور في الشعر البرنامي ، يقول لامارتين : و وهكذا نظل مندهمين نحو شطالن جديدة ، نضرب في ليل الأبد إلى غير عودة . أفلا تستطيع أبداً — فوق عيط السنين — أن نرسي القلاع يوماً ؟ كاد العام ينتهي أينها البحيرة ! ، غيط السنين — أن نرسي القلاع يوماً ؟ كاد العام ينتهي أينها البحيرة ! ، غيلس ، قريباً من الأمواج الجبيبة التي كانت الربح ترمي بزبد موجاتك على أقدامها العزيزة ذات مساء — ألا تذكرين ؟ — كنا نسبح في صمت ، حيث أقدامها العزيزة ذات مساء — ألا تذكرين ؟ — كنا نسبح في صمت ، حيث لم يكن يسمع من بعيد ، فوق الموج وتحت السموات ، سوى خرير المحاديث ، تضرب — في إيقاعها — ألحان موجاتك . . أينها البحيرة ! ! المحاديث ، تضرب — في إيقاعها — ألحان موجاتك . . أينها البحيرة ! ! المحاديث ، أينها البحيرة ! !

Leconte de Lisle : Poèmes Antiques, préface. : انظر (١)

بل إنه بجدد لكن الشباب ، فلا أقل من أن تحتفظن ، وأن تحتفظى – أيتها الطبيعة الجميلة ا – بذكرى هذه الليلة (١) . . . . .

وازن بن تلك الصور الذاتية الرومانتيكية في وصف الطبيعة ، وبن هذبه الصور البرناسية في قصيدة و لوكنت دى ليل ، يصف إحدى البحرات في جزيرة من جزر الشرق الأقصى : و بحيرة شاحبة ، هي البحر ، ملطخة بالجزر الله كناء ، الماسيح فيها سريعة الناء ، ترنق الماء الرهيب وتقض بالجزر الله كناء ، الماسيح فيها سريعة الناء ، ترنق الماء الرهيب وتقض بالأسنان . وحين يصعد الليل العبوس مخاره وينشره ، تنطلق زويعة من البعوض في طنيها الحاد البغيض ، تخرج من الوحل الساخن ، ومن العشب الله اخن ، تمور في الهواء الثقيل أفواجاً أفواجاً ، على حين هناك فهود وأسود ، في خلال الأدغال الكثيفة اللجناء ، متخمة من اللحم الحي ، دامية الحلقوم ، تأتي أساعة تنام الصحراء ، لترد الماء . تلك ( الفهود ) تسير على الأرض مدمرة تموء من الظما واللهة . وهذه ( الأسود ) في خطاها الوثيدة تزدرى أن توقظ الموام المفترسة ، أو أن تسمع ، بين أعواد البراع المشتبكة ، فرس البحر البدين ، بمنخريه المختلجتين يغط ويتمرغ ، وبقوا ثمه السمينة فرس البحر البدين ، بمنخريه المختلجتين يغط ويتمرغ ، وبقوا ثمه السمينة غلط الحما الآسن بزبد المياه .

لا وبعيداً من الشط ، وسط الصخور الضالة ، بعض الدوح العتيق ، شاهدالعصور القديمة ، وحيداً ، يرفع إلى الساء جبهته العريضة ، مفتل العضلات المعقدة من جذعه الراسخ ، يضرب في الجواء ، يفروعه الفسيحة الشوهاء ، لا تحنيها أية ريح هوجاء ، ولا تكسرها ، ولسكنها تملوها أحياناً بهمس غامض طويل . وعلى الأرض اللزجة الشائكة بالطراف صفور ثقيلة ، المشبعة بالأربح الحاد وبالروائح الوبيلة ، وفوق هذا البحر الأدكن

<sup>(</sup>۱) انظر:

وهذه الجزر الأسوانة ، دون انقطاع وبلا نهاية ، يبدو حائماً نوع من صمت الموت ، يتمثل دائماً في آلاف الأصوات المكبوتة » (١) .

فالصور التجسيمية ، والوصف الموضوعي ، والصفات والألوان المعبرة ظاهرة كلها في القصيدة السابقة ، مع عناية بالصياغة وروعة في الأسلوب يتعلم أن ننقل صورتهما في الترجمة . فقد كانت البرناسية نومن بالصنعة ، ولا تستسلم للإلهام كالرومانتيكية . وهذا وجه من وجوه الشبه بينها وبين الرزية .

وقد رأينا كيف كانت البرناسية نتيجة طبيعية للهضة العلميةو الفلسفة الجمالية للعصر . وكان دعائما اختياريين جمعوا بين آراء فلاسفة مختلفين في اتجاهاتهم ومشارمهم وكانت البرناسية الطبيعية صنوين ، لتأثرهما بروح العصر ، وإن كانت دعوة البرناسيين مقصورة على الشعر ، على حين اقتصرت دعوة الواقعين والطبيعين على النثر القصصي والمسرحي .

وكان للبرناسيين فضل الربط بين الشعر والفنون التشكيلية ، وغاصة الرسم والنحت . وإذا كانت البرناسية لم تعمر طويلا شائها في ذلك شائن الطبيعة ، فقد خلفها الرمزية ، فوثقت الصلة بين الشعر والموسيقا ، وتعمقت في طرق الإيحاء ، فاثرت في النقد والشعر العالمين تاثيراً أعمق وأشمل .

Leconte de Lisle : Derniers Poèmes, Paris 1948, p. : انظر (۱) 70 -71.

# حَوْلَ تِجَاهَا ذَالْتُعْرِالْفِرْسِي لَلْعَاصر

لا يستطاع تفسير الفوارق التى تفصل الشعر العربي القديم من الشعر الحديث والشعر المعاصر ، إذ أبقينا فى دراستنا فى حدود الموروث من أدبنا . فلك أن تلك القوارق ترجع فى جوهرها إلى اتصال أدبنا بالآداب العالمية . ومها الأدب القرنسى . ونلم فى هذا الصفحات إلمامة عاجلة بالاتجاهات العامة للشعر الغنائى القرنسى المعاصر الذى تأثر به أدبنا الحديث فى نوع الصور والتجارب ، وفى نوع النظرة إلى الحياة ، بل وفى اقتباس بعض التجارب كما هى ، فضلا عن تأثره بالموسيقا الشعرية وثورته فيها على الأوزان الموروثة . ولكى نتحدث عن الشعر فى فرنسا ، لابد أن نشير عابرين إلى مكانة الشعر الغنائى فى المداهب الأدبية فى فرنسا منذ منتصف القرن التاسع عشر .

فقد قامت الواقعية الأوربية في النصف الثانى من القرن التاسع عشر ، ولم يهم دعاتها بالشعر ، ولم يذكروا في بياناتهم الملهبية عنه شيئاً . وعاصرتها الملاسة البرناسية التي قصرت عنايتها على الشعر الغنائى ، وعلى الرغم من مشابها الواقعية في نواح كثيرة ، لم تهم بجمهورها ومسائله ، ولم تربط التجربة الشعرية بتلك المسائل المعاصرة . وخلفها في الشعر الملاسة الرمزية ، فغاصت في أطواء النفس ، لتعبر عن المعانى الباطنية العميقة التي تقصر اللغة و فلالاتها الوضعية – عن التعبر عنها . وقد لجائت إلى الإستعانة بوسائل الإيجاء الفنية ، ودعت إلى إطلاق موسيقا الشمر من القيود التقليدية ، ونادت بالشعر المطلق من القافية ، والشعر المرسل والحر . ومازال كثير من مبادئها يعيش في الشعر الحديث . ولكنها لم تهم بالجمهور ، بل اتجهت إلى الصفوة .

و منذ الحرب العالمية الأولى تنبه الشعراء إلى ما بينهم وبين الجمهور من جفوة ، لا شبيه لها فيما يخص القصة أو المسرحية التي لم تبتمد قط عن عصرها وجمهوره ، فا خذوا يفكرون في القضاء على هذه القطيعة .

وأول انجاه مدهبي في هذه الناحية تجلى في دعوة السيرياليين عقب تلك الحرب . وعلى الرغم من أن السريالية لم تعد حية في الشعر المعاصر بمبادئها الأولى ، لا يستطيع ناقد أن يتحدُّث عن الشعر المعاصر دون أن يذكرها . فقد كانت أكبر حركة أدبية ساعدت على مهضة الشعر الحديث بما دعت إليه من مبادىء عامة . وهي الحركة الأدبية الكبيرة التي اعتدت بغاية احماعية للشعر الغنائى قبل غيرها . وقد اتخذت الشعر وسيلة للتعبير عن عالم اللاشعور ، فهو عملية تحرير للانسان بالقول ، وهو عملية غير مقصورة على التعبير عن ذات النفس من خلال الخطوات اللاشعورية ، ولَكُنَّها ذات دلالة ـــ في نفس الوقت ــ على ما هو خبىء شتيت مجهول المعالم فى نفوس الآخرين . وعند السير بالبين أن و الشعر تجربة في متناول جميع الناس منأجل جميع الناس ه وعماد هذا الشعر هو الصورة . ومن قبلهم بنى الرومانتيكيون الشعر الغنائى على الصورة كذلك . ولكن الصورة عند السيرياليين غير موروثة ، تكاد تكون لا صلة لها بصور البلاغة قبالهم . إذ هي تقريب تلقائي مفاجيء لشيثين متباعدين ، محيث يكشف عن إحساس لا شعورى عميق ، ليبن فطرياً عن ضآلة القيم الما ُلوفة ، أو يشف عن تجارب تصلح أساساً لقيم جديدة . وقد تأثر ألشعر العالمي بالنواحي الفنية للصورة السيريالية ، وبأتخاذ الصور والتجارب الشعرية طريقاً للتعبير عن تجارب اجْمَاعيَّة في نليجُها ، مهما كان مصدرها الذاتي . وفي ذلك الْاتجاه تغلب الوجدان الاجتماعي على الوجدان الفردى . و لاشك أن الحركة السيريالية قد انتهت . ولكن أكثر شعراء فرنسا المعاصرين كانوا قد اشتركوا فيها ، أو تاثروا بها في دعوتها الفنية . وساعد على هـــــذا الاتجاه ما تمخضت عنه الأحداث قبيل الحرب العالمية الثانية وبعدها ، فقد كشفت عن عبوب كثيرة في المجتمع ، وفي الفرد بوصفه وحدة ذلك المجتمع . كما شد من أزر ذلك الانجاء ما دعت إليه الواقعية الإشتراكية في الشُّعر ، منذ عام ١٩٢٦ من أن و الشَّعر يجب أن يخدم شيئاً في المحتمع ؛ وأن أحد الشروط الأساسية للشعر هو وجود مسائلة في المحتمع لا يتصور حلها بدون الشعر . وقد وصلت هذه الدعوة إلى فرنسا قبيل الحزب العالمية الثانية ، فا ثرت في الشعر المعاصر تا ثيراً كبيراً ، إذ ساحدت على قيام

ما نستطيع تسميته : الاتجاهات الواقعية في الشعر الغنائي . وفيها أصبحت الغلبة الوجدان الاجتاعي دون محو الوجدان الفردى . وبعد السريالية لم يقم في فرنسا ما تستطيع أن نسميه مذاهب فيا نخص الشعر الغنائي ، ولكنها اتجاهات ذات طابع واقعي كما قلنا . وقد سارت واقعية الشعر في نفس الطريق الذي سارت فيه الواقعية الأوربية من قبل في القصة والمسرحية . فولع أهلها — أكثر ما ولعوا — بوصف الشر رغبة في انقضاء عليه ، أو التنبيه إلى خطره ، والوقوف على حقيقته . وهذا هو التيار الغالب في الشعر المعاصر . وفيه ذوب من السريالية والرمزية في نواحهما الفنية .

وهذه الإنجاهات الواقعية إطارها العام هو الحرية فى اختيار التجارب والتعبير عنها . وهى ذات ألوان متعددة ترجع إلى أصالة الشاعر ووجهته الفلسفية وموقفه من مسائل الحياة والمحتمع . على أنه يمكن تبين تياراتها الكبرى المثلة لها :

لهن الواقعية الشعرية ما يصف العالم من خلال الإنسان . والإنسان هنا أعم من ذات الشاعر من حيث هو فرد . فالخواطر الذاتية تبدو ذات دلالة عميقة على الوعى العام الجماعي في آفاته ومخاوفه . وأصحاب هذا الاتجاء يتحاشون شعر المناسبات العابرة .

ومن الواقعية فى الشعر الغنائى كذلك ما يصف العالم كما هو ، دون طابع ذاتى فى صورة من صوره ، فى حيدة تامة ، فيختار الشاعر من مظاهر العالم ما يو كد قضاياه من جوانب البؤس والحمق يواجهها مجتمعه الحديث .

ومن الواقعية كذلك ما ينغمس فى الحوادث العامة والمناسبات العابرة ، ولكنها حوادث ومناسبات ذات طابع إنسانى عام ، أو وطنى ، عاناها الشعراء فى عصرهم المضطرب الحافل بصنوف الأخطار والمخاوف . ويغلب عليهم جميعاً طابع التشاؤم والسخط ، على أن من يتفاءل منهم يصور تفاوله فى مستقبل بعيد ، لجيل جديد من النامى ، تصهره أحداث الحاضر ليولد ميلاداً جديداً . وقل من المعاصرين من نظر إلى مباهج الحياة ، وسمسل بعض مسراتها في استرواح هو استرواح المجهود العانى المرهف الشعور ، يفيء وقتاً إلى هذه الظلال المتناثرة على طريقه الشاق الطويل . وقد قسمنا الشعر الغنائى يظل الفرنسي في اتجاهاته الكبرى دون نظر إلى الشعراء . لأن الشعر الغنائى يظل دائماً ذا دلالة ذاتية في وسائله الفنية وضوره . ولذا كثيراً ما نرى شاعراً بجمع بين أكثر من اتجاه من الاتجاهات السابقة . ولكل شاعر من هولاء أصالته في التجارب والصور ، وهي أصالة ينفرد ما ، وتتسع مها الهوة بينه وبين غيره من الشعراء . ولذا آثرنا أن تمثل لهــــذه الاتجاهات بنصوص للشعراء غيره من الشعراء . ولذا آثرنا أن تمثل لهـــذه الاتجاهات بنصوص للشعراء المشهورين ، ننبه في إيجاز إلى حصائصها الفنية في تقديمنا لها ، تاركين المقارىء أن يستجلى دقائقها الفنية ، ويتبين مشامهها لشعرنا الغنائى المعاصر .

ونبدأ بتقديم نماذج للشاعر الفرنسى المعاصر هنرى ميشو الذي ولد فى بلجيكا عام ١٨٩٩ ، وأتم دراسته فى فرنسا ، ويعيش بها .

وفي شعره شبه من السيرياليين في كشفه عن أخفى أطواء النفس ، في نوع مروع من المفاجأة والغرابة ، ثم رغبته في القضاء على ما ينفر منه من عادات بتصوير عادات وتقاليد متناقضة ، في رحلاته الحيالية في عنواناتها ، ولكنها ذات طابع واقعى في مغزاها . وهي تذكرنا برحلات و جاليفر » أو رحلات و رابليه » على أنه فيها منطقى في ربط صوره ، ورمم تفاصيلها . وفيه كذلك من الرمزيين في أجواء الإيحاء الفسيحة التي يعبر عنها في تجاربه المحجيبة ، وفي التامل في الجوانب النفسية الحيرة . ولكنه مع ذلك كله حافل بالقلق والألم ، يصوره في موضوعية شبه علمية ، كأن مناطق خياله وعائم نفسية حقيقية ، اكتشفها رحالة في سفر شاق . والصور الشعرية عنده موجزة ، تقرب في ظاهرها من صور النثر ، يتبع فيها المزاوجة غير الماكوفة بين الكلات الجارية والتجريدية ، تتوالى لترسم حالات متناقضة ، وتكشف عن مناطق نفسية باطنة ، يعانى القارىء منها ما يشبه الكابوس الذي يرى عن مناطق نفسية باطنة ، يعانى القناع الجذاب في مظهره ، ولكنه يستر

وراءه -- لمن يتأمل -- فراغاً مخيفاً ، يشعر به فى ذات نفسه ، وهلما الفراغ لا تعمره سوى الأشباح التى ألفها الإنسان ، حتى ليفتقد نفسه إذا غابت تلك الأشباح حته . هذا ما يعبر عنه الشاعر فى صور ذاتية الطابع ، موضوعية الدلالة ، لأنها صورة الإنسان المعاصر ، فى قصيدة له عنوانها : « الفراغ ، فى ديوانه : خط الاستواء يقول فيها :

ئهب عاصفة مروعسة .

ولیس سوی ثقب صغیر فی صلری ، ــ

ولکن تهب فیه ربح مروعسة ،

وفى الثقب حقد دائب ، ورعب كذلك ، وضعف .

هنا ضعف ، ولكن الربح فيه عاتية ،

عاصفة كالزوابع ،

تحطم إبرة من الصلب ،

وليست هي مع ذلك سوى هواء ، سوى فراغ .

فإذا اختفت لحظة افتقدت نفسي وتولهت .

ماذا كان يقول المسيح لو أنه هكذا خلق ؟

والرعدة في نفسي تنبعث عن برد لا مهدأ .

وهذا الفراغ الذي تثيره نزاع إلى العدم ،

هو مداراة وصمت.

صمت النجـــوم .

وعلى أن هذا الثقب عميق ليس له من شكل.

وقريب من قصيدته السابقة هذه القصيدة ذات الطابع الموضوعي ولكنه يشف عن ضيق نفسه ، يعبر فيها عن أدواء هذا العالم ، في صوور تتزاوج على بعد ما بينها ، وتتكامل على تنافرها ، وتتوالى على وصف شعور

> هذا هو دائماً طعام الرمح النافسد ، وخسلایا الزنانیر تنقض علی العسین ، والبرص .

> > وهذا هو دائماً الجنب الممزق ،

وهذا هو دائمًا الموءود حيــــآ،

وهذا دائماً المعبسد المنهسد ،

والعضد الواهي ، كالهدب ، في مصارعة النهر ،

وهذا دائماً الليل الذي يعود ،

والفضاء الخاوى المتربص .

وهذا ــ دائماً ــ سرح السائمات القديم ،

وهذا ــ دائماً ــ الموءود حياً ،

وهذا ــ دائماً ــ المعمر المنقض ،

وهذا ـــ دائمًا ـــ العصب اللديغ من أعماق قلب يتذكر ،

والنورس العمـــــلاق ينهض العقول .

وهذا - دائماً - السيل الجياش الجارف ،

وهذا ـ دائماً ـ اللقاء في العواصف ،

وهذا ـــ دائماً ــ شط الظلمات حيث لا شمس ،

وهذا ــ دائماً ــ من خلف أعمدة الأسوار ــ فى حجرات السجون ــ هو الأفق الذي يتراجع ، يتراجع القهقري أمام العيون.

وفی بعض رواه الشعریة أبشع صور الواقع ، یری فیها إنسان العصر میت الروح ، نهباً لریح الدمار ، لا یری وجها لوجه سوی شبح الفزع مهدده ، ومهدد به عصراً أخفق فيه العلم ، وأخفقت جهود الإنسانية في إسعاد الإنسان. والشاعر يزى الحقائق ومجلوها ، ويتا ملها عن بعد . إنه الصوفي الذي يعلم أن لا صوفية . ولكنه في خلوة تفكيره موقن أن لا دواء للإنسانية سوى هذه الروحية ، لو كان من سبيل لايجادها . تلك هي خواطر الشاعر في قصيدته: و هذا هو الإنسان ، من ديوان له عنوانه: و محن ورقى ، وهي:

رأيت الإنسسان .

لم أر الإنسان الشبيه بطائر البحر ، يحتضن الأمواج ، ويتطلق سريعاً ، فوق البحـــر اللانهـــائى ،

بل رأيت الإنسان ذا المشعل الواهن ، أزور يتحسس طريقه ،

بجد جد برغوث يقفز ، ولكن قفزته رهن قيد القوانين . .

لم أسمع الإنسان ذا العيون الرطبة من التقوى ،

يقول للثعبان الذي يلدغه لدغة الموت :

ليتك تولد من جديد إنساناً وتقرأ كتب ( الفيدا ) ،

ولكنى سمعت الإنسان عربة ثقيلة ، يسحق ــ فى ركضه ــ المحتضرين والموتى ولا يلتفت .

يشمخ يا نفه ، كا نه جو جو قرصان ، الفيكنجس ، ،

رلكن لا ينظر إلى السياء موطن الآلهـــة ،

بل ينظر إلى السهاء المريبة ،

حيث يتوقع ان ينطلق منها كل لحظة ، آلات سوارة لا تهدأ ،

تحمل القنابل المقتدرة .

زرقة الإجهاد حول محاجره أوسع من عينيه .

والوحسل يغطيه أغزر من معطفه ،

ولكن خوذته دائمــــــاً صلية . .

لم أر الإنسان الوديع ذا الكنز الحيالي ،

ف كل مساء يستطيع أن ينام في حضن جهده الحبيب ،
 ولكن رأيته مضطرباً عبوساً صلفاً .

إطار ضحكاته ذو قوى فنسيحة ، ولكنه كلوب.

عاداته المتا صلة تشد به إلى طريق أعوج الخطوط لا يستقم . .

همومه هي أبناوه الحقيقيون . .

مند زمن بعيد لم تعد الشمس تدور حول الأرض ، بل العكس ، ثم كان عليه – بعد ذلك – أن يكون من سلالة قرد . . ويظل يضطرب كلهب يضطرم . .

لم أر الإنسان اللي يعتسد بالإنسان . .

بل رأيت مكتوباً : ﴿ هَنا ﴾ يسحق الناس ، هنا يسحقون . .

وهناك تقرع رءومهم .

والإنسان دائماً هو اللي يستغل في الحسالتين .

يوطا ً بالأقدام كا أنه طريق ، ومع ذلك مخدم نفس الغاية .

لم أر الإنسان يستجمع خواطره ليتأمل في وجوده العجيب ،

ولكنى رأيت الإنسان يستجمع القوى كتمساح ، يرقب - بعينيه الثلجيتين - فريسته في طريقها إليه ،

وحقاً كان ينتظرها من طرف غدارته الطويل.

على أن القنابل المتساقطة حوله كانت دائمًا أكثر منعة ،

لها في أطرافها غطاء محكم الصنع ، ذو صلابة لا تقهر . .

لم أر الإنسان ينشر من حوله وعى الحياة السعيدة ،

ولكني رأيت الإنسان آلة ذات محركين . .

تنشر من حولهما الرعب الوحشي والآلات المفترسة . .

وعمر الإنسان ــ حن عرفته ــ يقرب من ماثة ألف سنة ، يقدر أن يمّر في يسر دورته حول الأرض،

ولكنه لم يعرف كيف يكون جاراً طيباً . .

كانت تطوف بن الناس حقائق موضعية وحقائق وطنية ،

ولكن الإنسان الحق لم ألتق به ،

وفى كل مرة أراه يبرع في الأمور الانعكاسية التي تكاد تصدر لا عن

أحدهم يشعل لفافته ، و الآخر يشعل مصنع النفط . .

لم أر الاتسان بجول في فسيح وجوده الداخلي ذي السهل والنجود ،

ولكنى رأيته يسخر اللرات ومخار الماء ،

و بمزق أجزاء اللرات على غير يقين من وجودها . .

ويتائمل عجهره في معدته وفي أحشائه وفي عظام جسمه . .

يبحث عن ذات نفسه في أجز اله ،

في أفكار انعكاسية كالكلب.

لم أستمع إلى غناء الإنسان ، غناء التا مل في العوالم ، غناء الفلك ، غناء الفضاء الرحب ، غناء الأمل الأبدى . .

ولكني سمعت غناءه شبهاً بسخرية مرة أو برجفة التشنج .

ثم هذه تجربة أخرى لنفس الشاعر ، تبدو ذاتية محضة ، ولكنه يقصد فيها إلى التعمق في أطواء النفس ، فيا فيها من شر لا تخلو منه الصفوة ، مبيناً مسلكه العدائي المسالم تجاه أعدائه ، في قصيدة : « الأطماع الراضية ، ، من نفس ديوانه السابق الذكر : ﴿ الحياة في الأطواء ﴾ ، وفي هذه القصيدة صفرية مرة ، تذكر بسخرية و فولتىر ، وفها يقول :

قلما صنعت في حياتي شر آ بانسان .

فليس لدى من الشر سوى الرغبة فيه ، وسرعان ما تمحي ،

قد ارتضيتها.

فى الحياة لا محقق المرء ما يريد. قد نظن أن ستكون سعيداً محادث قتل، يقضى فيه على أعدائك الحمسة، لكنهم سيخلقون لك مناعب وآلاماً، وشر المصائب ما يائى من الموتى، بعد أن بدل فى القضاء علمهم كبير جمسد،

على أن فى تنفيذ هذا القضاء ما به يظل نائياً عن الكمال ، ولكن بطريقى أستطيع القضاء عليهم مرتين وعشرين وأكثر . وفى كل مرة يتقدم إلى نفس الشخص . . محلقومه البغيض ، أدفعه ليغوص فى كتفيه ،

حتى يعقب الموت . .

فاذا غشيه برد العدم ،

قد يبدو لى أن ميتته تلك ينقصها شيء من الدقة كى تتم كما أشتهى ، فا"نهضه ثانية فى الحال ، لأقتله من جديد . .

قتلة لا يشومها نقص ،

لهذا ــ وحقًّا ماأقول ــ لا أفعل شراً با حد ، حتى با عدائى ،

بل أحتفظ بهم ، أتمتع بمنظرهم ،

حيث ألقاهم بما يستحقون من جزًّ اء ،

مع العناية كل العناية بهذا اللقساء . .

ومع الاستهتار عن عمد ( وبدونه يضيع فن اللقاء ) ،

ومع ضروب الإصلاح والتسكرار في إجراء الجزاء ،

وهَكَذَا يَنْدُرُ مِنْ أَكُونُ لِدَيْهُمْ مِثَارُ شَكَاةً ، إلا مِنْ أُولُئْكُ الَّذِينَ يَا تُونُ

فی غلظة ، يرتمون فی طريقی ،

وحتى أولئك . .

وأفرغ قلبي ــ من حين لحين ــ من كل خبث ، ليتفتح للطيبة ، حتى ليمكن أن أو تمن على فتأة صغيرة بضع ساعات ، قد لا يصلها منى شر . ومن يدرى ؟ لعلها تتركني آسفة . والشاعر يهرب من واقعه فى رحلانه ، ولكن هربه ، أبعد ما يكون من الهرب الرومانتيكى ، إنه لا يهرب من الواقع إلا ليعود إليه ، ليصور أن الناس!به مغربون ، فى شبه منفى أبدى .

وفى شعره ذى الطابع الموضوعى صدى أحداث الحرب التى عاشها . ونذكر أخيراً شاهداً على ذلك ما نقتبسه هنا من قصيدة له عنوالها : ﴿ رسالة ﴾ من مجموعة قصائد له عنوالها : متاهة ، ومما قاله فيها ، وهى من الشعر الحر :

أكتب لك من بلد كان قبل ألقا . أكتب لك من بلد المعطف والظل .

نحن نعيش منذ سنن ، نعيش في برج سرادق الحداد .

أف ! ياللصيف ! صيف مسموم ، ومنذ ذاك الوقت ،

أصبحت الحياة يوماً مكروراً ، يوم الذكريات المطرزة . .

السمك المصيد يفكرا في الماء ما استطاع ، ما استطاع ،

أليس ذلك طبيعيا ؟

على قسة منحدر جبلى ، تسللت طعنة حربة . على أثرها تغيرت حياة كاملة .

لحظة تفتح باب المعبد.

#### \* \* \*

السحب تمضى

السحب ذات الحواشي من الجلاميد ،

السحب التي حواشها سمكات قد نفاها الصائد من الماء .

محشوين بقوى الألم الفارغة .

لم نعد نحب النهار فللنهار عواء . ولم نعد نحب الليل ، غشيته الهموم . ألف صوت تغوص بنا . لا صوت إليه نستند . جهدت جلودنا من وجهنا الشاحب . .

الأحداث فسيحة . والليل كذلك فسيح ، لكن ماذا يستطيع الليل ؟ ألف نجم من نجوم الليل لا تضيء سريراً واحداً .

من كانوا يعرفون لم تعد لهم معرفة . يقفزون مع القطار ،

ويتدحرجون مع العجلة .

و الاحتفاظ بدات النفس فها تملك النفس؟ ،

لا تفكر في هذا 1 لا وجود للمنزل المنعزل في جزيرة البيغاوات !

#### \* \* \*

لم نعد نتعارف فى الصمت ، ولم نعد نتعارف فى صنوف العواء ، ولا فى مغاورنا ، ولا فى حركات الغرباء ، ومن حولنا الريف مستهتر ، والسهاء بدون ما رب . رأينا أنفسنا فى الدلاء اللعبنة ، من الدم المراق ، والانطلاقة المبتورة ، فى المراق ، والانطلاقة المبتورة ، فى المرآة السوداء ، مرآة المهانة .

ويقصد الشاعر يهذه المنابع الدهم ، منابع النفس الآتية في الانسان الحديث ، منابع الإرادة المشلولة .

وهذا شاعر فى رواه القائمة يتحاشى أن يصرخ عمى ذهبى لتجاربه وصوره ، إنه مجرد شاهد على ما يقول . وعلى القارىء أن يقف على حقيقة الموقف فى هذه التجارب . وهذه التجارب تدور حول لا نهائية منطقة المنفى والألم للإنسان الحديث ، واللانهائية الخطيرة لقوى الإنسان الفكرية وحريته .

وهذا الشاعر يمثل على طريقته جانباً من الاتجاه العام للشعر الفرنسى المعاصر، ولاستكمال هذه الجوانب التي أشرنا إليها في صدر هذه الصفحات، علينا أن نسوق تماذج لشعراء آخرين، مبينين من خلالها طريقتهم في التصوير وموقفهم، وهذا ما سنحاوله في الفصل القادم.

#### erted by 1111 Combine - (no stamps are applied by registered version

## حوالي تجاها ثبالشعرالفرنييلى لمصاحير

على الرخم من الإطار الواقعي الفسيح الذي يلتقي في دائرته كبار شعراء فرنسا المعاصرين ، تتنوع اتجاهاتهم تنوعاً كبيراً ، على أنهم يتمنزون مع ذلك عن أسلافهم الأقصن من شعراء ما قبل الرمزية ، وذلك أن الشعر الفرنسي المعاصر احتفظ بكثير من الوسائل الفنية الرمزية مثل الموسيقا الحرة الصادقة التراسل مع المعني ، ومثل تراسل الحواس ، وغموض التجارب بالقاء الأضواء على يعض جوالبها وترك الجوانب الأخرى تترجح في ظلال المعموض يحيث لا يصل الغموض إلى الإبهام والألغاز . كما ورث هذا الشعر من السيريائية تراسل المدركات لتسفر عن معنى غريب عيق ، وتلاقى الأضداد عند نقطة إنحائية تعجز اللغة – من حيث وضعها – عن التعبير عنها . الأضداد عند نقطة إنحائية تعجز اللغة – من حيث وضعها – عن التعبير عنها . أي جمهور ! ! إنه جمهور جديد مختلف في ذوقه ونوع غذائه الفنى عن أي جمهور ما قبل الرمزية . نحيث لو تصورنا أن بعض أفراد الجمهور الكلاميكي جمهور ما قبل الرمزية . نحيث لو تصورنا أن بعض أفراد الجمهور الكلاميكي أو الرومانتيكي قد بعثوا ، ليقرعوا هـ الشعر نا الحديث المعاصر في كثير جملة ، على نحو ما ينظر كثير من معاصرينا لشعرنا الحديث المعاصر في كثير من تجاربه .

وفى الصفحات السابقة رأينا اتجاهاً من هذا الشعر ذى الطابع الواقعى ، البائغ التشاوم ، المتعالى مع ذلك فى صوره ، والذى يشهد على إنسانية فى طريق الإنحدار ، شهادة المسجل لما ساتها فى مرارة تشف عنها صور موضوعية محضة . وأوردنا له نماذج .

وتتحدث الآن عن مثل فريد آخر بمثل اتجاهاً جديداً في الشعر المعاصر ، ذلك هو اتجاه الشاعر « جاك بريفير » ، الذي ولد عام ١٩٠٠ • واشترك في الحركة السريالية في أول عهده بالشعر ، ولكنه ما لبث أن استقل عنها ، وإن احتفظ بكثير من وسائلها الفنية .

ووجه الجدة في اتجاه هذا الشاعر أنه أنزل الشعر من الأجواء العليا التي كان محلق فها ، فجعله في متناول الشعب ، ولذا كان أكثر شعراء فرنسا جمهوراً ، فاسمه يتردد على ألسنة أكثر الناس ، وتلقى كتبه رواجاً متقطع النظير . وقد كان على رأس شعراء فرنسا المعاصرين الذين قضوا على القطيعة التي كانت بين الشعراء والقراء منذ الرمزية ، فحمل هذا الجمهور — على اختلاف درجات تفكيره وثقافته — على الإهمام بالشعر . وذلك أنه أضفى على شعره صبغة شعبية بالغة البساطة في مظهرها ، حتى ليخيل للقارىء أنها لغة الحديث العادى ، ولكن الجهد الفي خبىء نشف عنه هذه السهولة في الصياغة ، سهولة ينساب بها الكلام انسياباً يقرب من النثر ، ولكن وراءه روحاً شعرية دقيقة فريدة ، وللما اجتلب هذا الشاعر إليه من كانوا يتمردون على الشعر الحديث ، ويعدونه عبرد مهارة لفظية ، أو براعة فنية ، أورياضة لغسوية .

وهذا الشاعر عثل خبر تمثيل الاتجاه الواقعى ، فهو يعيش بشعره فى عصره ، لا يستدبره ولا يتعالى عليه . ويستمد تجاربه من المناظر التى يراها ، والأحداث التى يعيشها ، وظواهر العصر الحديث التى يتمثلها ، وهو يقول فى إحسدى قصائده :

و يا أبانا اللـى فى السموات ، لتظل فيها ، وكنبق نحن على الأرض ،
 التى هى أحياناً جــــد جميلة ،

وهذه المباظر والمشاهد المائلوفة هي عند الشاعر و بلور الحقيقة » ، ومجلي الجمال أو مثار الاعتبار :

 الماء ينساب ، والليل يجن ، والمحبون يتعانقون فى الظلام ، يفتر س بعضهم بعضاً بالعبون ، والعاصفة تنهيا الهبوب ، والمرأة تضع أصباغ الجمال ، والفقير يدعى الشيخوخة ، والشيخ يتذكر أنه كان سعيداً . . » .

وبحنو الشاعر على هذه المناظر حنو المستبصر ، وقلما يصور من خلالها ابتهاجاً عابراً ، ولكنه في أكثر الأحيان بجعلها نشف عن روح العصر كله : السعادة المتائية ، والصداقة المعوقة ، وأشباح الظلم ، والبوس ، ومآسى الحرب ، وترهات المجتمع ، ويتراءى للقارىء منوراء ذلك أهم ظاهرة في العصور وهي و القلق ، اللك شغل فلاسفة الغرب المعاصرين ، ومخاصة الفرنسين .

ومبعث هذا القلق هو نضج الوعى الفردى وعبء الحوادث الاجتماعية مما أرهف شعور المرء يجحيم الآخوين . وقد انفرد الشاعر بتصوير هذا القلق في لغة يسيرة لا تعقد فيها ، كا تها الطفولة براءة ، يطوف بها على أدواء العصر طواف الكريم ، فى خفة لا تخلو من استخفاف ، وفى بسمة مرة يقطر منها البكاء يحمل بها الشاعر حملة انتقام قد خلت من الموجدة ، فهو يقول :

ولم أكتب قط كلسة الحقسد . . .

فهو انتقام الكريم اللى يريد أن يكشف عن الموَّامرة المدنِرة ضد سعادة الإنسان ، من أولئك اللين يفيدون من شقاء الآخرين .

وفى تصوير ذلك كله يتحاشى الشاعر جهده أن يق هف وقوفاً سافراً عند الأحداث الكبيرة العابرة ، أو يتغنى بالمناسبات الاجتماعية ، ولكنها اللمحات الإنسانية العامة الحالدة المعانى ، يراها من خلال ما يجيش به العصر من أمور مكرورة فى العصر الحديث، يستوحها الشاعر دلالات اجتماعية وفردية عميقة، ويطوعها للتعبير عن رضاه أو سخطه أو تمرده الاجتماعي والميتافيزيقي .

وسهمنا مخاصة أن نقف عند وسائله الفنية الجديدة ، وأن تمثل لها من تجاربه الشعرية : فهو يعتمد على التكرار والتعداد ونوع من الطباق فى تصويره . ويتعمد فى تكراره للألفاظ أن محفر بها فى الوعى طريقاً منتظماً للغاية التى يقصد إلى قيادة القارىء إليها . ويمضى فى تعداده لشئون الحياة إلى حد إملال من لا يفطنون لمقصده . ولكنه يبث فيه ملحاً وطرائف لاذعة بمعل منه تصويراً واقعياً يومىء إلى الغاية منه . أما الطباق فيبجب أن نفهمه على نحو أرحب مما حصره فيه قدامى نقادنا ، وأقصد به هنا والمفارقات التصويرية ، نحو أرحب مما حصره فيه قدامى نقادنا ، وأقصد به هنا والمفارقات التصويرية ، في الشاعر فيه طرق متعددة ، منها مقابلة مجموعة صور متشابهة بمجموعة صور

أخرى متشامة أيضاً ، محيث تتضاد المحموعة الأولى مع المحموعة الثانية ، ويدع ويسفر هذا التضاد فى ذاته عن المعانى الإجباعية والمفارقات الإنسانية ، ويدع الشاعر القارىء أمر استنتاج هذه المعانى من استعراض هاتين المحموعتين ، دون أن يتدخل تدخلا سافراً ، بل يظل موضوعياً فى تصويره .

والوسائل الفنية السابقة أظهر ما تكون فى قصيدته التى عنوانها وعشاء من رءوس التى نشرها الشاعر عام ١٩٣١ ، ثم احتواها ديوانه الذى عنوانه: وأقوال ، وقد نشره عام ١٩٤٦ ، وكانت هذه القصيدة بدء شهرة الشاعر. وفيها يستعرض الشاعر موكبين من المحتمع ، موكب الرسميين المعوقين المستغلين ، ترى فيهم من القضاة ورجال الدين والأكاديمين الذين يسعدون على حساب مجموعة من الناس هم الموكب الثانى ، وهؤلاء يعيشون فى جهد عيش تدفعهم إليه الجماعة الأولى ، فهم بين السكد الذي يا كل الأجسام وملال السام الذي يرنق العيش ، حتى يصبح عيشهم يوماً مكروراً ، فلا يفرقوا بين يوم وآخر ولا بين العشية والضحى . ومن استعراض جماعة الموكبين يستوحى القارىء ما يشف عنه التصوير من هجاء اجتماعى مقدع. الموكبين يستوحى القارىء ما يشف عنه التصوير من هجاء اجتماعى مقدع.

والقصيدة طويلة مليثة بالتعبرات الموضعية والإشارات الأدبية التي تملح فى لغة الأصل ، وتفقد كثيراً من رونقها بترجمتها ، ولذا نقتصر منها على ترجمة ما يكفى شواهد على وسائل الشاعر الفنية التي أوضحناها:

و هوًالاء الدين هم في صورة المتسقين . .

هوْلاء الذين هم في صورة المحافظين . .

هوًلاء الدين يفتتحون . .

هوُّلاء الذين يعتقدون . .

هوكاء الذين يعتقلون أنهم يعتقلون

هوالاء الذين يتعقون

هوُّلاء ذوو الأقسلام

هوكاء ذوو البطسون

هوًلاء الذين يعرفون كيف عزقون الدجاجة المطهوة . .

هولاء الصلع من داخسل رءومهم . .

هوُلاء الذين يسلمون المدافع للأطفال . .

هوُ لاء الذين يسلمون الأطفال للمدافع . .

هوُلاء الدين يطفون ولا يغوصون . .

هوًلاء الذين تمنعهم أجنحهم العملاقة من الطبر ان

هوًلاء اللبن يضعون قناع ذئب على وجوههم حين يا كلون الخراف

هوالاء الذين يز ضعون أثداء فرنسا أفاويق

هوًلاء الذين يعدون ، ويطرون ، وينتقمون ، كل هوًلاء

وكثير غبرهم كانوا يلخلون محمومين قصر « الالبزيه »

ين الحصى ويرفض من وقع أقدامهم

كل هوالاء كانوا يتز احمون ، ويسرعون

إذا كان هناك عشاء كبير من رءوس ، وكل منهم اتخذ لنفسه الرأس الذي كان يشتميه ، .

والقائمة الاجتماعية السابقة توُّلف وحدة تتلاءم تلاوُّم الأُضداد مع أفراد الموكب الثانى الذى يصوره الشاعر بنفس الطرق الفنية قائلا:

ه هؤلاء اللمين يعملون في المنجم . .

هوًلاء الذين يشربون الزجاجات فارغة في حين يشربها الآخرون مليثة ..

هوُّلاء اللَّذِين مُحلِّبُونَ الْأَبْقَارِ وَلَا يُشْرِبُونَ الْأَلْبَانُ . .

هوًلاء اللَّدين يبصقون رئتهم في « المترو »

هوًلاء الذين لا يعرفون ما مجب أن يقال

هوُّلاء الذين لدمهم من القولُ أكثر مما يستطيعون أن يقولوا

هوكاء الذين علاهم جهد العمل

هولاء الدين ليس لهم من عمل

هوًلاء الذين يبحثون عن عمل

هوكاء الذين عنه لا يبحثون . .

هولاء الذين خبز هم اليومي أصبح أسبوعياً نسبياً هو لاء الذين يشتهون أن يا كلو اليعيشو ا . .

هوًلاء الذين لم يروا قط البحر

هوًلاء الذين يشمون نسيج الكتان لأنهم يصنعونه

هوُّلاء الموكولون بالأفق الأزرق . .

هوُّلاء الذين يهرمون قبل سواهم

هوالاء الذين لم مخفضوا رءوسهم ليجمعوا إبرة

هوُلاء الذين يتفجرون سائماً يوم الأحد بعد الظهر ، لأنهم يرون مقدم الاثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس والحمعة والسبت والأحد بعد الظهر . . . .

وإلى جانب الوسائل التصويرية السابقة قد يلجا ً هذا الشاعر إلى وسيلة قديمة ، هي الصور المتمّرن بعضها ببعض ، ولكنه يقرنها بوصفها أضداداً ، فيوقع بينها نوعاً من المفارقة أيضاً ، ثم ينمي هذه المفارقة بين الصورتين المقرنتين ، فتجمع بين النشبيه التقليدي والطباق ، محيث يتولد عن ذلك إيماء بالمعنى الرمزي المقصود . ومثال ذلك قصيدته التي عنوانها : ﴿ لَكُي تضحك في المحتمعات ، والمعنى الذي يريده هو أن من يبغض المحتمعات البراقة المستعلية يستطيع أن يروض جماحها ، ليستمتع بما يريد ، ولكن في حلىر مروض الوحوش ، وهذه القصيدة ما ُخوذة من ديوانه و مناظر ، وفهما يقسول :

> وضع المروض رأسه في حلقــــوم الأسد أما أنها فلم أضع سوى إصبعين في حلق عليه المحتمع ولم أدع له وقتــــــأ کی بعضی فلم يفعل سوى

أن قساء عاویا قلیلا من سائل مرارته الذهبیة الغضوب التی یصر علیها إصراراً کی ینجع فی لعب دوره نفعساً وتسلیة وغسلت إصبعی فی عنایة فی قدح من دم المزاج الراضی المعتدل ولکل امریء مضهار ألعابه » .

ومما سبق من أمثلة ، يبين منهج الشاعر الفنى فى التقسيم والتفريق ، وتقريب المتباعدات . وفى أكثر الأحيان لا يلجا الشاعر إلى الصور المقرونة المتقابلة ، ولكنه بجدد فى طريقة تصويره تجديداً فريداً ، فيا تى بصور متلاحقة متنابعة ، هى صور الحياة الرومية الما لوفة ، وقوة المجاز فيها لا تا تى من الوقوف عند كل منها على حدة ، وإنما تا تى من تتبعها فى تلاحقها ، فهى نوع من عجاز جديد ، أطلق عليه بعض النقاد : « المجاز السينهائى ، لأن صوره تسر متنابعة ، اللاحقة هى التى تعطى معنى السابقة ، وتكسبها كل ما لها من حيوية .

وهى صور لا حياة فيها إلا فى الحركة ، ينتقل بها الشاعر من شىء إلى شىء الى شىء ، ومن منظر إلى آخر ، فى يسر الناثر ، ومظهر الذى يسرد ويعدد ، ولكن قوة السبك ، وحقة الاختيار ، وجهد الفنان ، يبين فى نظامها ووضعها، فتوحى أقوى إنجاء عا تعجز عنه العبارات الخطابية أو المحازية ذات الألوان المتاثقة . وما أشبه الشاعر بمخرج سيبائى ، يظهر فنه فى صنعته الآسرة الى لا تصنع فيها ، وفى هذه الحال لا تتضاد و المفارقات التصويرية ، ولكن تتكامل فى إخراج الصورة الكبرى القصيدة ، وتظل القصيدة ذات صبغة موضوعية . فعناها وراء الصور الجزئية المعروضة .

ويتجلى ذلك فى قصيلة وصف فها الشاعر أيام الحرب العالمية التي عاشها،

وعانی بؤسها ، وعنواتها و عبث فی عبث ، من دیوانه و مناظر ، أیضاً ، وفهـــا یقــــول :

ه عجوز يعوى عواء المسوت
 يعبر الميدان يدفع بطوق من حديد
 ويصيح: باللشتاء، قسد انتهى كل شيء..
 قد نضج الطعام، وترك اللاعبون زهر النرد وفرغ المصلون من صسلاتهم وقضى الأمسر ولعب الممثلون الرواية، وأسدل الستار عيثاً في عيث

#### \*\*\*

#### \* \* \*

وأصدقاء خلص قد ماتوا جميعاً بضربة واحدة وآخرون ماز الوا أحياء يضحكون من صميم قلوبهم ويناديهم الآخرون كما ينادونني عبثاً في عبث الخيرون الذين ماتوا سلفاً وهم أحياء والذين يلبسون الحداد على أحلام طفولتهم وهولاء صفوة مستقيمة مهذية والطريق المستقيم والسبيل المرسوم قد آن أن تئوب إلى الرشد

(م ۹ -- در اسات و تماذج )

( دراسات ونماذح – مه )

قد سمع الناس النفير وعما قريب تغلق الحلمائق وتضرب الدفوف بصوتها المشوب حبثاً فى عبث وتظل الحديقة مفتوحة لمن كان سواها » .

وغائباً ما يضيف الشاعر وسيلة فنية أخرى إلى طرائفه السابقة ، هى القصص الذى به تكمل هذه المجازات والسيبائية ، التى أشرنا إليها . ونضرب لذلك مثلا قصيدة له ما خوذة كذلك من ديوانه و مناظر ، ، تبدو فيها مرارة شعوره بالأحداث الرهيبة التى لا يعرف المرء ما تاها ، وكانت من آثار الما الحمقاء للحرب التى تحطمت على صخرتها آمال مرهفى الحس بمسن كانوا علمون بالسعادة ، وعنوان القصيدة وضحايا رهف الحس ، ، وهى :

د اشتری امروً صحیفة ، ورمی بها ، بعد أن جاب عنواناتها بنظراته فجری آخر وراءه و لحق بــه :

-- وأما السيد ، قد مقطت منك صعيفتك ،

- وشكراً ، محكدا أجاب.

فلا مجروُّ الرجل أن يلقى بالصحيفة من جديد ، ويقروُّها .

وبين حروفها السود على صفحاتها البيض ، يعلم خبراً يغير مجرى عيشه وتحور قواه ويضطرب ، فلا يدرى أين هو .

فيسائل عن طريقه أحد العابرين ، فيقف في بشاشة و لطف ،

يشرح له طويلا كيف يتابع السر إلى قصده:

- ﴿ إِنَّهُ قُرِيبٍ . . خطوتان . . ٢

وفجا ُه يتذكر الرجل : ليس قصده هو الذي طلب ،

يل الاتجاه المضاد هو الذي يريد .

ولكن هذا العابر يبتعد ويتلفت وهو يبتسم فيتبع الرجل الطريق المدى دله عليه العابر . . - 141 -

إنه لا يستطيع سوى ذلك ، لا عكنه أن بجرح إحساسه الرقيق وهاهو ذا ضال فى متاهة لا يستين وجن عليه الليسسل فبرى امر أة لم يكن قد رآها منذ خس سنين ويقرأ لها الخبر فى الصحيفة فتلوب دموعاً وتقع بين ذراعيه ويشتد عليها الشقاء ، كما كانا تماماً فى الماضى ومن جديد لم يعد الرجل والمرأة سوى شخص واحد يعانيان العذاب من حقائقهما الأربع ،

وأخيراً نذكر للشاعر هذه القصيدة ذات الطابع القصصى الشعبى المحض وفيها تقوم الملاحظة الدقيقة للتفاصيل مقام الصور البلاغية ، وهذه الصورة تكتسب معناها كله في الحركة والتكامل على نحو ما أوضحنا من قبل ـ

وعنوان القصيدة و طعام الإفطار ، من نفس ديوانه الذي سبق ذكره وهي :

قد وضع القهوة في الفنجان ووضع اللبن في فنجان القهوة ووضع السكر في القهدوة باللبن ولمستقدة الصغيرة ووضع الفنجان ووضع الفنجان عدثني ووضع الفاقة المعلقة ألم المعلقة المعلقة ألم المعلقة المعلقة

ودون أن ينظر إلى"
ونهسض
ووضع قبعته على رأسه
ووضع قبعته على رأسه
لأن السهاء كانت تمطر
ثم ذهب تحت المطسر
دون كسلام
ودون أن ينظر إلى"
أما أنا فقد أسندت رأسى إلى يدى

هذا وقد أغفلنا الحديث عن قوة الإيحاء في الموسيقي الداخلية للشعر ، وتواومها مع المعنى ، وشدها أزر التصوير الشعرى ، لأن هذه خمسائص موضوعية ، لا تتلوق إلا في لغها الأصلية . وقد برز الشاعر فيها ، كما برز في طرق تصويره الفنية الدقيقة ذات الطابع الشعبى ، وكان بذلك على رأس اتجاه عام في الشعر الفرنسي المعاصر ، اتبعه فيه كثير من شعراء فرنسا ، ولم يقتصر تأثيره على شعراء قومه ، بل إنه أثر في شعرائنا كذلك ، ومن هولاء من نقل تجربته الشعرية الأخيرة ، لم يزد على أن نظمها شعراً عربياً وادعاهاً . وليس هذا من قبيل التأثر المحمود ، ولكنه التقليد الخاضع غير الأصيل . على أن الاتجاهات الحديثة للشعر الفرنسي لم نستوفها بعد ، غير القصول القادمة .

### أرَّا جِوُنُ ومشعرالمناسبَات الاجماعيّة

هذا اتجاه آخر من اتجاهات الشعر العالمي الحديث ، يمثله في الشعر الفرنسي المعاصر لويس أراجون . ذلك أنه إذا كان شعر الزلفي والتكسب قد ساد قديماً باسم المدح ، فإن شعر المناسبات الإجتماعية قد نسخه وحل محله باسم الواقعية في الشعر .

ونقصد بشعر المناسبات شعر الأحداث الجارية ، وأصدائها فى النفوس ، مما لها من صبغة قومية أو سياسية . وفيها لا يتوجه الشاعر إلى ممدوح يشيد به ، أو يغض من شائن أعدائه بالمدح والقدح ، كما لا يقصد بشعره زلقى أو عطاء ، على نحو ما يرى شاعرنا :

مدحت امرأ يعطى على الحمد ماله ومن يعط أثمان المحامد محمد

وإنما يتوجه الشاعر بشعر المناسبات الإجتماعية إلى الشعب ، يتغنى معه عا يريد ، ويقود وعيه لتحقيق ما يستطيع . وبين الإرادة وتحقيقها في حدود الإستطاعة ، يقوم شعره بتعبثة القوى وجمع الشمل ، وتنمية المشاعر الكريمة ، وتنبيه الوعى الغافل .

والذين يسرون في هذا الإنجاه من شعراء ونقاد ، إنما يدعون إليه باسم الصدق ، الصدق الواقع فإن الشعر ينقلب زيفاً ووهماً ما لم يتخف مادته بما تجيش به الحياة من حول الشاعر . وجمال الشعر في صدق مادته وجلال موضوعه ، لا في جرج العبارات وبريق الصور المموهة ، ولا في نزوات العواطف ، ونزق المشاعر الفردية ، وأما الصدق الفني فمرده إلى أصالة الشاعر وقدرته على نسج صوره ممايشترك فه مع أبناء قومه ، وعيانه في ذلك غذاء شعوره وفنه . وهذا هو مصدر

مشروعية عمله الفني ، وهو خبر طريق للقضاء على الجفوة بن الشعر والجمهور ، تلك الجفوة التي افتخر بها وثابر علمها الرمزيون ودعاة الشعر الحالص ، أو الشعر لذات الشعر ، والقضاء على هذه الجفوة قاسم مشترك بن ﴿ أَرَاجِونَ ﴾ وغره من شعراء فرنسا ذوى النزعات الواقعية اللَّين تحدثنا عنهم في الصفحات السابقة ، وإن كان أراجون ومن حلما حلوه محرصون على استقاء مادة تجاربهم من الأحداث الجارية المباشرة ، تنعكس صورها فى أشعارهم . والشاعر في نطاقها أجواء حرة فسيحة لن يضيق مها مادام صادقاً أصيلاً . فقد يتمرد في تصويره على ما يسود من أفكار ومشاعر ، فيصور - شعرياً - ما ينفرد به دون غيره ، ويقرع بما يصوره أذن الغافلين من بني قومه ، وقاد يثور في تصويره لشعوره منخلال الإمكانيات الشعورية المتفرقة حوله ، يبلورها ويُقودها . . ولا شك أن في هذا نوعاً من الخليقة التعليمية يشف عنها التصوير الشعرى ، في نوع من الإلتزام يقابل التزام جمهـــرة كتاب القصص والمسرحيات ، وهو اتجساه لم يبدأ به أراجون منذمارس الكتابة ، ولكنه انتهى إليه واستقر عليه، فأصبح من أكبر دعاته في العصر.. وله صـــدى لدى بعض نقادنا وشعرائنا المعاصرين . . ولهذا قصدنا إلى جلائه ونقده في هذا الفصل .

وقد ولد أراجون فى باريس عام ١٨٩٧ ، ودرس الطب ، وكان من المؤسسين لحركة السبريالية فى بدء حياته الأدبية ، ولكنه ما لبث أن قاطعها ، وانضم إلى حزب اليسار الفرنسي ، على حين احتفظ بشعوره الوطبى المشبوب ، ولذا كان هو الوحيد من بين اليساريين الذي رأس و لجنة الكتاب الوطنية ، الفرنسية . وقد طرأت هذه التغييرات السياسية والأدبية على حياته عقب رحلته فى روسيا عام ١٩٣٠ ، ومنها عاد عبيبته ورفيقة حياته : ولماتريوليه ، وهي أخت قرينه الشاعر الروسي و ماياكوفسكى ، رائد الاتجاه الواقعي في الشعر الروسي بعد الثورة .

وقد اشترك أراجون فى الحرب العالمية الثانية ، وأسره الألمان ، م أطلقوا سراحه ، فا وى إلى جنوب فرنسا ، واشترك فى حركة المقاومة ضد الألمان . وكان فى شعره لسان حال فرنسا المهيضة ، ومن أجل حبيبته ورفيقة حياته : « إلسا » ألف ديوانه الذى عنوانه : « عيون إلسا » ، أصدر عام ١٩٤٢ ، كما أصدر قبله ديواناً آخر يتجلى فيه اتجاهه الوطنى كلمك ، عنوانه : « كروب » عام ١٩٤١ — وفى هذين الديوانين وماتلاهما تمثل اتجاهه الواقعى الذى جمنا فيا سنعرضه الآن .

وفى مقدمة ديوانه : ﴿ عيون إلسا ﴾ ، يدافع الشاعر عن مذهبه فى الشعر ويرد على من يعيب عليه التغنى با حداث المناسبات الكبرى الَّى زخرت بها الحياة اليومية في تلك السنن العجاف ، وفها تبلورت «ملحمة الإنسان الحديث ۽ . . يقول أراجون في مقدمة ديوانه السابق اللكر : ( طالما ردد الشعراء في كل زمان : نحن نتغني ، في حين لم يتغنوا قط على حسب ما يفهم عامة الناس . . وإنما أتغنى أنا للغناء الذي قصده و فرجيل » حن قال : « أتغني بالإنسان وملحمة الإنسان » . هكذا تبدأ الإنبادة ، ( ملحمة فرجيل ) ، وهكذا بِجب أن يبدأ كل شعر . . في هذا الإنجاه أغنى ، نعم ، وأنا على أهبة تكرار هذا المج الذي به بدأت الملحمة الرومانية ، من أجل عصرنا ، ومن أجل بلدى . . و لم أصغ لغة شعرى من أجل شيء سوى هذا منذ زمن طويل . . أتغنى بالإنسان وملحمة الإنسان ، فيا هوًلاء الذين تجدون أتى لم أحسن الغناء ، أتوسل إليكم أن تجيدوه أنتم ! . . وطالما طلبت إلى أصدقائى منذ عشرين عاماً : لماذا تكتبون ؟ وإجابتي على ذلك في فرجيل ، وأغنيتي لا ممكن أن بجحد إنسان حقها في الوجود ، لأنها سلاح أيضاً للإنسان الأعزل، بل لأنها الإنسان نفسه ، إذ لا مبرر لوجودها سوى الحياة . . أتغني ، ولن تقوى العاصفة على أن تحجب صوت أغنيتي . . ومهما يكن من أمر غدا ، فقد يستطاع انتزاع الحياة مني ، ولكن لن يستطاع إطفاء لهيب أغنياتي . .

فى تلك السنين العجاف التى كانت فرنسا تعانى فيها ذل الاحتلال ، علا صوت للشاعر يتغنى بآلامها ، ويلتزم بهذا الغناء . . وقد يتغنى الشاعر كذلك بالعاطفة ، عاطفة الحب ، ولكنه يضفى طبها صبغة الأحداث الدامية ، فيصور الحب من خلال تلك الأحداث ، أسطورة تنساى على مجرد المشاعر

الفردية ، بل تشف عن جلال الآلام الكبرة التى تولد من هزيمها عناصر الانتصار ، وتمتزج ، بل تتحد بحب الوطن . . والحب السعيد كالحياة الرتيبة ، حظه ضئيل في عالم الفن والواقع ، لا تنصهر به القلوب ، والا تبلى به المشاعر السامية ، يقول الشاعر في إحدى قصائده :

اليس من حب سعيد
 اليس من حب إلا هو ألي
 الا حب يدون جراح
 الا حب إلا به شوب الأكدار
 الا فرق بين حبك يا حبيبى وحب الوطن
 الا حب إلا وغداؤه الدموع
 اليس من حب سعيد
 ولسكنه حبنا كلينا »

وفى قصيدة أخرى من ديوانه و عيون إلسا ، أيضاً ، يقول الشاعر على لسان حبيبته و إلسا ، تخاطبه قائلة :

راذا أردت أن أحبك فاحمل إلى النبع الصافي الله فيه ترتوى رغبات المساكن ولتسكن قصيدتك دم جراحك كبنساء على السقف يتغنى الطيور التي فقدت عشاشها ولتكن قصيدتك الأمل اللي سبيب بنا أن اتبعوني . . لوالمدي يمنح الأمل في العيش ولتكن قصيدتك في المواطن التي أقفرت من الحب ولتكن قصيدتك في المواطن التي أقفرت من الحب حيث يعيا المسرء ويدى ، ويقضى من الزمهرير حيث يعيا المسرء ويدى ، ويقضى من الزمهرير مثل لحسن هامس يرد الأقدام خفيفة المسر . .

إذا لسم تفن بمن تحسلم بهم أكثر أوقاتسك
ومن ذكراهم مثل حفيف السنديان
يستيقظ ليلا في عروقك
فيتحدث إلى قلبك حديث الربح إلى الشراع
وتقول لى إذا أردت منى أن أحبك - وأنا على حبك مقيمة -أن عليك أن تجعل ما ترنم نى من صورة
شبية بدودة حية فى أوراق أقحوانة
موضوعاً خييئاً فى موضوع
تواوج فيه بين الحب والشمس (همس الأمل) فى طريقها إلى النزوغ
إذا كانت كل عاطفة تنهل من إخفاقها
ريا الجسلالها وأسطورتها وخلودها
فيوم عدامها الجاهد هو يوم عيدها ،

وهكذا يرى الشاعر أن الحب الذى يصوره بجب أن يشف عن حب أكبر ، هو حب الوطن ، لأنه حب اصطبغ بآلام الوطن الجريح . . وهو حب بائس ، ولكن الآلام تدفع إلى الكفاح ، وكما يحيا الحب عدباً على العلاب ، كذلك بحيا الوطن على الاستشهاد .

وواضح أن الشاعر بجحد الشعر الحالص ، كما ينكر الغناء للمات الغناء ، وله قصيدة عنوانها : « فن الشعر » في ديوانه السابق الذكر ، ينظم فيها مبادئه التي يستحق بها الشعر أن يعتد به ، وهي معارضة من الشاعر للرمزيين في دعوتهم إلى خلوص الشعر لذاته ، بل هي مناقضة لقصيدة « بول فرلبن » الرمزى التي تحمل نفس العنوان .

وفى هذه القصيدة يعيب أراجون من يغفلون فى شعرهم تصوير المآسى الوطنية ، كما ينال ممن لا يسلكون مسلكه فى الشعر ، وفيها يقول :

ه من أجل أصدقائى الموتى فى شهر مايو
 ومن أجلهم وحـــدهم منــــد الآن

ليتوافسر لقواني سحسر الجمال جمال الدموع فوق السلاح أما الأحياء الذين يتغيرون مع الربح سلاحاً أبيض حاداً من تأنيب الضمير كلمسات متزاوجة ، وكلمات جرمحة وقواف تصبيح فنها الجربمة لحا في حسم المائساة أثر خرير الماء الجياش في وقع المحاديف مبتذلة كالمطر ، أو كلوح الزجاج هي المرآة في مصر الطريق أو الزهرة تحتضر على أذيال حسناء . . أو القمر في مسيل المساء أو أريسج الذكسريات أيتها القوانى ، أيتها القوافى التي فيها أشعر بالحسرارة الحمراء ، حرارة السدم ذكرينا باثنا وحشيون كاثنا الناس وعندما مخور عزمنا أيقظينا من النسيان أوقدى المصباح المطفا° ، تحيط به لوحات زجاج فارغ إنى أردد دائماً غنائي بن موتى شهر مايو ، أصدقائي ي .

وبمثل هذه القصيدة وسابقاتها ، بمثل الشاعر جماعة الملتزمين في الشعر ، شعر المناسبات ذي الطابع الإجماعي والصبغة السياسية . . والنجاح في شعر المناسبات ليس يسيراً ، بل هو في أكثر الأحيان مقبرة للمواهب ، ومز لقة يتحدر بها الشعر إلى مستوى المدائح قديماً ، أو يصير نوعاً من الدعاية المباشرة التي لا تغنى الشعر ، ولا تدعم القضايا التي تصورها . . وأخطر ما يتعرض له

شعر المناسبات هو تناول الموضوعات تناولا مباشراً . . لأن الشعر فى مفهومه الحديث يتطلب تصويراً يدخل فى باب الأسطورة التى تكسب الألفاظ والعبارات أقصى ما لها من قدرة على بعث الصور ، فتبعد عن مجال التجريد ، كما تبعد عن السرد والتصريح ، ثم إن شعر المناسبات يتطلب كذلك أن تشف الأحداث الخاصة فى التصوير عن مشاعر إنسانية خالدة تتراءى على أفق الموضوعات والأحداث الجارية . . ولهذا كان يلجأ أراجون غالباً إلى خلق أسطورة يبث فى قالبها الصورة العابرة الشكواه ، وفى ديوانه « كروب » اللي صدر عام ١٩٤١ ، قصيدة عنوانها « ريتشارد الثانى لعام ١٩٤٠ » ، إشارة إلى ذلك الملك البائس اللي صوره شكسير فى مسرحيته الشهيرة ، إشارة إلى ذلك الملك البائس اللي صوره شكسير فى مسرحيته الشهيرة ، وقد كان ضحية بطانة السوء يقابل الشاعر بينه وبين حال فرنسا التى سقطت فى بد أعدائها بجريرة أهلها من أهل السوء . . ومن خلال هذه الصورة وفها يقول :

د وطنی زورق هجره الحیسداف وأنا شبیه بذلك الملك أبأس من البسوس أظل ملكاً ، ولكن لا أملك سوى آلامى

\* \* \*

لم تعد الحياة سوى خديعـــة تعيا الريح بتجفيف الدموع على أن أبغض كل ما أحب وأمنح كل ما لم يعـــد لى وأظل ملكا ولكن لا أملك سوى آلامى للقلب أن يقف نبضه وللدم أن يسيل بارداً لا حسرارة فيه لم يعد اثنسان واثنسان تساوى أربعاً فى لعب اللصوص العابثين وأظل ملكاً ولكن لا أملك سوى آلاى

#### \* \* \*

لتمــت الشمس أو تــولد فقد فقدت السهاء ألوانهــا أى باريس شباني ألحــــانى ويا ربيع الزهور ، وداعاً ! ساظل ملكاً ، لكن لا أملك سوى آلاى

#### \* \* \*

اهربی من الغایات والینابیع واصمتی أیتها الطیور المتشاجرة فقـــد أظلك عهــــد الصائد سائظا ملكاً ، لكن لا أملك سوى آلامى

وفن الشعر لدى هذا الشاعر نوع من « كيمياء » القول ، « كيل صنوف الضعف جمالا » . وحرية الشاعر فى الصياغة محددة بالتصرف فى ترتيب الكلمات محيث تكسيها قوة فى التصوير ، وقوة الموسيقى ، مع اختيار جوانب أسطورية للحادثة موضوع التجربة. ولا يبيح أراجون بعد ذلك أن يلجأ الشاعر إلى الشعر الحر . فللقافية التقليدية عنده جلالها وقداستها الفنية . . ويصوغ الشاعر فى القوالب القديمة أفكاره الجديدة . . ولامانع من أن تتعدد القافية أحياناً فى داخل البيت الواحد . . وهذه القافية الداخلية تزيد قوة الموسيقى أذا اتسقت مع الصورة . . وإذا تعدى الشاعر هذه الحدود فى الوزن والقافية انقلبت حريته فوضى تفسد موسيقى الشعر ، فتصبح الأبيات عبية كاشها افرد » . .

ومن قصائد المناسبات كللك هذه القصيدة التي تحكى مشهداً من حوادث الحرب عام ١٩٤٠ في فرنسا . وعنوانها و ليلة مايو ، في ديوانه : وعيون إلساء والعنوان نفسه يضفى على القصيدة في خيال القارىء الفرنسي طابعاً تصويرياً ، لأنه نفس عنوان قصيدة شهرة للشاعر الرومانتيكي الفرنسي الفريد ديموسيه ، حين صور مشاعره إثر كارثة عاطفية في حبه و جورج ساند ، ولكن قصيدة أراجون واقعية عضة ، عواطفها اجتاعية ، وهذا ما يكسب عنوانها نوعاً من المقابلة ، فيه قوة المفارقة التصويرية ، وفي هذة القصيدة يقول أراجون :

و تتجنب الأشباح الطريق حيث أمسر
 ولكن ضباب الحقول يم عن أنفاسها
 والليسل خفيف الوطائة فوق السهسل

\* \* \*

عندما ثركنا حوائط مدينة ۵ لاباسيه ۵ تراءت أضواء ضعيفة فى صميم هذه الخلوات وعلى عشب الحفر جثا الصمت طيار يودى صلاته ، ويدير زناد قدافته فوق مدينة ۹ ألبير سان نازير ۵

\* \* \*

الأشياح الضالة تطمس آثار مسيرها ووقع الخطوات العديدة المعادة ينهك قوى فكرها ومصاييح الكنائس ترعش صاعدة فى الأفق فوق مدينة « أراس » نهب المدرعات

\* \* \*

أيمًا النوائر الدائرة بن الحربين ، إنى أراك : مسلم المقرة ، وهذه الربوة ، وهنا الليلة تضاف إلى الليلة اليتيمة وإلى أشبسـاح اليوم أشبـــاح الماضى

#### \* \*

أيها الأرواح السهاوية في مدينة و فيمي المحد عشرين عاماً أراكم نصف موتى المسلة المتحد الدائرى حول المسلة المخطر الدائرى حول المسلة المخطر في النوم لم نحسن دفنكم مضطربي النوم لم نحسن دفنكم يتشابه الأحياء والموتى إذا ارتعدوا فالأحياء موتى ينامون في عادعهم والأموات يقظى يرعدون كالأحياء أوقد جن الليل مطبقاً اليالا أيدياً ؟ أوقد جن الليل مطبقاً اليالا أيدياً ؟ أين رحلت آخة شعرك وطيوف خيالك ؟ في أطواء الجواء يعلوف عطر شجر القصاص .

هذا ، وعلى الرغم من مقدرة و أراجون و الشعرية التى لا ينكرها عليه أحد و حتى خصومه ، لم يستطع أن ينجو دائماً من شباك الإخفاق فى قصائد المتاسبات . . فن قصائده ما يلجأ فيها إلى التصوير للا حداث مباشرة و دون إضفاء ظل أسطورى يشف عنها . . فتبدو الاحداث الجارية بارزة نحيلة سافرة . . ومنها ما يشيد فيه صراحة بالبطولة الفردية لبعض من يعجب بهم ، دون رجوع إلى أسطورة ملحمية فى هذا التصوير . . على أن شعر المناسبات إنما يجود حين يضفى عليه الشاعر طابع الماساة ، ويصور من خلاله الآلام الحبيسة ، والآمال المغلولة . . ومثل هذه المشاعر هى التى

تجعمع عليها القلوب ، وتشف عن معان إنسانية وخلجات نفسية عميقة . . وفي بجالها يتاح المقدرة الفنية أن تقود الوعى في ظلمات الحطوب ، وميادين الصراع الإجماعي ، فإذا عمد الشاعر في المناسبات إلى التغنى بالعواطف الشبعي والآمال الراضية ، فإنه يقع غالباً في منزلة الغلو والإغراق ، يرضى بها ميول السدّج ، ولكنه لا يستطيع أن يخلق بها أدباً رفيعاً ، إذ أن صور هذا الأدب حين تتوافز لها الأصالة والصدق إنما تنبع من الآمال النهمة والرغبات الجائمة التي تستجيب لها النفوس الكبيرة .



القسم الشاني نماذج مِنَ لشِعر" درَّاست**رَوْنق**"د"



#### rerted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

## العطار وفلسفذ التصوف

لازال لأدب الصوفية مكانه في تاريخ الأدب العالمي ، على الرغم من مظهره السلبي لمن يقروه ولا يمن النظر في دلالاته الأعمى ، ذلك أنه يظل ذا قيمة إنسانية حتى لو لم نبحث عن معانيه الحبيئة فهو أولا تجارب حبوية صادقة لدى المتصوفة الحقيقين السلسي لم يكونوا في مذهبهم با دعياء . ومن شان هذه التجارب الصادقة أن تجود في الأدب إذا صورت با كلام ذوى المواهب ، وفي هذا يفتر في الأدب الصوفي عن أدب الصناعة والتكلف ، وعن أدب التكسب والربح اللي منى به الشعر الغنائي العربي ، فاستنفد طاقات خلاقة أو كاد يستنفدها ، كانت جدرة لو انصر فت إلى تصوير ماعانته من شنون الحياة لعصرها ، ولو أخلصت لفسكرها في تصوير ماتؤمن به من مسائل أو قضايا ، شان الأدب الحالد في الآداب العالمية كلها ، وقد كان الصدق دعامة الأدب الصوفي في عصوره الأصيلة وكان الصدق الواقعي المهدق دعامة الأدب الصوفي في عصوره الأصيلة وكان الصدق الواقعي المهدق دعامة الأدب ونفسه سبيلا إلى جودة التجارب الأدبية ، ونضيح تصويرها الفي .

ومن نواحي الدلالات العميقة الأخرى فى الآداب الصوفية - الَّى سبقت الإشارة إليها ـ أن أدب هوالاء لم يكن سلبياً في عاقبة أمره ، على الرغم من مظهره السلبي ، وطابع تشاوَّمه الموغل في الحزن ، ذلك أن هذا الأدب كان هروبا من الحياة . ولَــكن المتصوفة عرفوا كيف يصبغون على هذا الهرب أبعاداً تتجاوز مجرد الشكوى والأنات ، وحزن الضعف والتوانى ، إذ أنَّهم هربوا بفكرهم فى المناطق العليا من أجواء الروح المتعالية . حقا لقد عزف الصوفية عن نشدان السعادة في هذه الحياة ، لأنهم يائسون من الظفر بها في هذه الحياة الدنيا ، وقد نشدوا سعادتهم في العالم الآخر ، ودعوا إلى التعجل بالرحيل من. ولسكنهم في تبرير مسلكهم هذا قد صوروا في صدق وروعة ما حفلت به عصورهم من شرور وماً ثم، وكانوا في هذا المجال أعمق إدراكاً وأقوى دلالة من سواهم من الكتاب والشعراء الذن جاروا عصورهم ، ومالأوا المستبدين بها ، وتسرُّروا على مازخرت به من زيف وطغيان ، وقد كان هذا الطغيان في أكثر حالاته من المال وسلطان المال في تلك المحتمعات التي استبد فها سلطان الفرد كما سحقت رحى الاقطاع ، وبين هذين تلاشت مواهب كثيرة ، وتبددت طاقات خلاقة وانطمست معالم الرأى السليم والفكر الناضج . ولن تجد فى تاريخ الآداب الإسلامية هجاء للملوك والمستبدين أشد مما صدر عن الصوقية ، وَقَلْمَا تَصَادَفَ فَى ثَلْكُ الآدَابِ ضِيقًا بِالْمُسَالُ وعباده والمستعبدين للناس عن طريقه كما تجد فى أشعار الصوفية وأدبهم كله ، هذا إلى ماقضوا به على الأثرة وحب الذات فيما صوروا ودعوا ، فعندهم أن الحب يجب أن يتسع مجاله لحب الإنسان ، وخدمته ، والرثاء له أو هدايته ، دون بغض لأحد ودون انتقام من أحد . وطريق الوصول والسعادة الأبدية إنما هو في هذا الحب الرحب الفسيح ، ولم يكن تسليمهم بالشرور التي يضيق بها العالم استسلاماً ولا خنوعاً ، فإنك لتلمح وراء ذلك غضباً مشيوباً وعاطفة متقدة وحملة لا هوادة فها على المحتمعات الآثمة الضالة بقادتها ، المفتونة بسلطان المال، ممن خلت جوانهم من الرحمة والحب ، وتذكرنا هذه الخطوات الفنية في أدبهم بالأدب الرومانتيكي في ثورته على المحتمعات ، و دعوته إلى العزلة ضيقاً بالشرور وأهلها ، واحتفاله بالحب الإنسانى العام ، على نحو ما يدعو إليه فكتور هوجو فى بعض أشعاره من تطهير القلب من البغضاء ، بحيث لا تقوم علاقة الفرد بغيره إلا على دعامة واحدة : « فإما أن تحب الإنسان وإما أن ترنى له » ، وفى هذا النطاق لم تخل عواطف امرئ من ضرب من التصوف . وهل كان « دانته » إلا متصوفاً ... من نوع ما ... حين حفل بهذا الحب نفسه أو يحب قريب منه ، على أنه طريق الحلاص للإنسانية ، وطريق الوصول إلى الذ ، فى وقت معاً .

وننبه إلى أننا لا نعمم هذا التشابه بين أدب الرومانتيكيين وأدب الصوفية أو أدب دانته ، فهناك فروق كثيرة هائلة بين هذه حيماً ، ولسكنا نقرر أننا نستطيع أن نفهم الأدب الصوفى فى ضوء عصره – من حيث مضمونه – على منهج يزيدنا علما بعصر ذلك الأدب ، وبتياراته الإجهاعية ، وآفاته المهلكة ، حين لم يكن يتصدى لموصف هذه الزعات كلها سوى الصوفية

ونضيف إلى ذلك أنهم سموا بالجال وإدراكه على نحو فريد بمجاوز مفهوم الحجال في الغزل الحسي والعلرى معاً. فالحال في أدبهم مجلى التجريبيات العليا التى تنتهى في أسمى آياتها إلى العقل الأول أو القلم ، أو الله . وفي هذا الاتجاه تتجلى الرمزية الصوفية التى ترى في حمال المكاثنات حمال الحالق ، فالطبيعة لما ظاهر هو الحهال الحسى ، ولحسكنه ليس سوى رموز ، كما ترمز الحروف المكتوبة إلى الألفاظ إلى المعانى ، وهذا هو باطن الحمال الذي بجب أن توجه إلى الهيام به الهمم . وهم في هذا متاشرون بقسول أقلوطين : والطبيعة لغة عجيبة لمن يقروها » وكاشها – أمام من يقفون لدى مظهر الحمال – ليست سوى كتاب سطر بلغة لا يفهمونها ، فحظهم منسه الافتتان عظهر الحروف وتعاريجه ، وما أهونه من خطر .

وفى هذا الظاهر والباطن للطبيعة ومايؤدى إليه فهم الباطن – تنحصر الرمزية المرعائية المرمزية المرعائية المرمزية المرعائية الملهبية التى نعرفها فى الآداب العالمية منذ أواخر القرن التاسع عشر الأوروبي ولا ينبغى محال الخلط بينهما .

ونقدم هنا العطار - فريد الدن محمد بن ابر اهيم النيسابورى - من كبار شعراء الصوفية المسلمين ، وشاعرهم فى القرن السادس وأوائل القرن السابع الهجريين ( القرن الثانى عشر والقرن الثالث عشر الميلاديين ) . وهو من أوائل من فلسفوا التصوف ، فلم يقصروه على الحانب العلمى ، بل وسعوا آقاقه إلى الحانب الفلسى النظرى . وله فى هذا المحال نظريات وتأملات عميقة ، ونقتصر هنا على ترحمة مقطوعات صغيرة له . انتظاراً للتعريف بكتابه الحالد : و منطق الطبر ، فى الصفحات المقبلة ، على أنا ننبه إلى أن الأسماء والشخصيات فى الحكايات التى نوردها كلها أسماء رمزية ، على سبيل والتنظير ، حتى لو كانت أسماء الأنبياء ، وفى ضوء هذا تكتسب هذه الحكايات ومزية وعمة وجسارة .

#### -1-

#### الحسرص

كان جهول تنك حتماً من ذهب خياه ، ومات وبنى بعده هذا الحق وبعد عام رآه ابنه في النوم ، في صورة جرذ ، وعيناه ملينة باللمع في ذلك المكان الذي خيا فيه اللهب ، يدور مسرعاً حول المكان كالحرذ فقال اينه في نفسه لأصنعن له سؤالا : من أبن كانت لك ثلك الصورة ، اشرح لى أمرك . فا جاب: قد خيات في هذا الموضع ذهباً ، ولا أدرى هل اهتدى إلى طريقه أحد ؟

فقال الآين : ولسكن لم ظهرت فى شكل جردَ ؟ فا ُجاب : كل من يتعلق قلبه باللهب تكون هذه صورته ، فانظر إلى ، واعتبر بى ، واطرح عن رأسك الموس بالحرص على اللهب .

- 1 -

### يعقسوب

حيثًا افترق يوسف عن أبيه ، ابيضت عينا يعقوب من فراقه . قد صب محراً من دم دموع باصرتيه ، وظل إمم يوسف على لسانه . فا°تاه جبريل قائلا: لو مر إسم يوسف على لسانك مرة أخرى ، فسا°عمو بعد ذلك إسمك من بين أسماء الأنبياء المرسلين . ومنذ أتاه هذا الأمر من الحق ، محا إسم يوسف من على لسانه . على أن إسم يوسف ظل ندعاً لحاطره ، فإسمه فى حنايا روحه مقم . ورأى يوسف أمامه فى المنام ، فا°راد أن يدعوه إليه .

فتذكر ما أمره به الحق ، فالزم الصمت ذلك الهائم ، وسرعان مامحا الإسم .

ولسكته ـــ وقد اقصرت قدرته ـــ أرسل آهة أليمة من روح بمزقة .

وحين معما من نومه وتحرك فى مكانه ، أتاه جبريل قائلا : يقول لك الإله ، على أنك لم تحرك ياصم يوسف لسانك ، قله أطلقت فى تلك اللحظة آمة ، وفى ثنايا هذه الآهة أنت تعلم ما كان ، فأية جدوى ، لقد نقضت فى الحقيقة التوبة .

لقد نال الحزن من عقلك فى هذا الأمر ، فتا ُمل فى أمر العشق ، حتى يصعر وجدانياً .

#### --

### حب الإنسان

فقد سكران الوعى ، وغاب عنه العقل ، قد ذهب إفراطه فى السكر مرونق أمره حميعه ، ومن كثرة مااحتسى من صافى الحمر وثمالته كل لحظة ، فقد إدراكه كما فقد حواسه من رأسه حتى القدم .

وبلغ الحزن مداه يامرئ آخر صاح من أجله ، فا جلس هذا السكران في حقيبة ، ورفعه ليحمله إلى ما وإذا بسكران آخر يقدم عليه من الطريق المقابل ، هذا الثمل الثانى كان يتعلق بكل امرئ ، ويسرف فيا يا أنى من مساوئ السكر ، فلما رأى السكران الأول – المحمول – سوء حال السكران الآخسر .

قال له : أيها التعس ! كان عليك أن تنتقص ماشريته كا سين ، حتى تمشى كما أمشى أنا وحدى حرآ.

فقد رأى عيب الآخرين . ولم ير عيب نفسه . وليست حالنا جميعاً تربو على هذه الحال .

أنت ترى عيب سواك ، لأنك لست محباً ، ولا ريب أن هذه خصلة لا تجمل بك ولو كان لك بالحب أقل خبرة ، لا لتمست للعيوب عذراً .

- £ -

#### دعوات رابعة

كانت رابعة تقول : ياعالم الأسرار ، هيئ لأعدائي أمر دنياهم .

وامنح أصدقائى دوام ثواب عقباهم ، أما أنا فإنى متحررة دوما من الدارين.

فإذا خلت يدى من الدنيا والآخرة ، فما أهون الأمر إذا ظفرت لحظة باتسك.

ولو أنى وليت وجهى شطر الدارين ، أو أردت شيئاً ماسواك ، فإنى كافرة .

## منطق الظنير للعطَّار"

من الأهمية بمكان أن نعرف بهذا الكتاب من بين كتب الصوفية ، وهو من أشهرها وأقلمها . وعلينا - قبل هذا التعريف - أن ننبه إلى أننا بجب أن ننظر إلى القيم التي يجلوها الأدب الصوفى فى قرائها التاريخية حتى تتميز القيم الحاضرة بالغامرة وأن نستنج من هذه القرائن الدلالات اللازمة المتعبير الفيى ، لا الدلالات المباشرة التي لا يجوز فيها أدب من الآداب .

ولا ننكر أن للأدب الصوفى جانباً سلبياً في حرص أهله على الهرب من هذه الدنيا ، حيث السعادة وهم من الأوهام يساور المغتر ن ، في سبيل الظفر بالسعادة في العسالم العلوي ، سعادة خالدة ، عن طريق العيادة والتعالى بالروح . ولم تكن هذه السلبية طابع الأدب الصوفى كله ولا ينبغي أن يصرفنا هذا الحانب فمها عما زخر به أدمها من تعال روسي عن الإسفاف ، وعن الإسفاف المادى . ثم إن هذا التعالى قد بدأ فى صور الأدب الصوفى وتجاربه صادقاً أصيلا مشبوب الطابع ثما نم عن ضيق أهله بشرور مجتمعاتهم ومفاصدها. فعلى مانى الحرص على الهرب من مواجهة صعاب الحياة في مجتمعاً تهم ، وعلى ما يبدو في ذلك من أثره في نشدان السعادة اللهاتية ، أشع الأدب الصوفي بنوع من السخط ذي الأثر الإبجابي في تعاليه ، وبالسكشف عن مساوئ اجَّاعية أخذ يجلوها ، وهي نفسها التي محمل عليها الثائرون ليقوضوها . وفي هذا المجال قد يصير طابع الناس في عاقبة آلامر سبيلًا إلى الأمل ، وإلى الثورة ، والضيق بمواطن الحطل . وكثيراً مايتجاور اليا س والأمل في الفترات التي تمهد للثورات أو تقلمها ، بل كثيراً مايقة ن هذان الضدان في نفوس الثاثر بن المضحين محملون أرواحهم على أكفهم في سبيل حياة أفضل ، فيبلج يا سهم من القديم في صورة نقمة جارفة يسمينون فمها بالحياة في ظل القم البالية ، ويستخفون بالحياة أو يتحقق أملهم فى تغيير مجرى التاريخ . ووراءهم – على جادة التاريخ ــ معالم من مشاعل تشحذ غرائزهم يتمثل كثير منها في ضحايا النظم الفاسدة ، وفي التجارب الصادقة التي عبرت بها الآداب عن مآميي كثير من ذوى القلوب الكبيرة عن مفاسد عصرهم ، وعن معاناتهم لها معاناة زجت مهم إلى ماوراء حسلود الطموح إلى معالحتها . ومن ثم نلحظ – كما قلنا من قبـــل ـــ شهآ و اضحاً بن أدب الرومانتيكين الثائر بن وأدب الصوفية يتضح في هرب أولئك بآمالهم في عالم أحلامهم ، وفي استهانتهم بالحياة ، وتغررهم عن الاختلاط بالمحتمع ، وفى تنصل هؤلاء من تبعة العصر بالهرب في عالم الروحانيات الخالص . والهرب والتنصل كلاهما فيه قصور وتخاذل يقف بنا دون ماننشد اليوم ، ولــــنكن علينا ألا نغمط أولتك حميعًا حقهم في الدلالات الإنسانية التي يدل عليها أدبهم في وضوح ، إلى جانب مانشيد به كذلك لهم من أصالة في التا ويل ، وأصالة فنية في التصوير ، ونكرر مع ذلك أنهم أضفوا على الحيساة رومانية تسمو بالحلق ، وكثير منهم مع ذلك كان داعية إلى سلوك عملي تجاه الأحداث وتيارات الفكر ، والشعور بالطبيعة والإشادة بالإرادة ، وترك التواكل ، مما نرجو أن تتاح لمنسا ضرب أمثلة عليه فيا بعد .

أما ولآن فنقدم للقارئ العربي كتاب و منطق الطير لفريد الدين العطار ، وهو منظومة من يحر الرمل في حوالى أربعة آلاف وسياتة بيت .

والعطار يتاشر فيه قطعاً بإخوان الصفا في رسائلهم العربية . وهوالاء هم أول من نقل القصة على لسان الحيوان ـــ أو الحرافة كما يدعوها ابن النديم ـــ إلى عبال فلسنى ذهنى ذى طابع صوفى اجهاعى معاً ـــ ففتحوا بللك مجالات فسيحة لصنوف من الحلق الفي في الأدب القديم ، ومن ثمر آنها هذا الكتاب .

ومحور القصة فى هذا الكتاب تدور حول اجتماع الطير فى مجلس ، كما فى إخوان الصفا ، ولسكن العطار محول مجرى الحوار فيها إلى مقصود آخر تظهر فيه أصالته . فالطبر هنا رموز صوفية ، فى معنى الرمز العام لا الرمن الإيحاثى الملحى ، لصنوف الحلق فى نشدانهم للحق ، وهذا الحق ــ أو الذات

الإلهية – يرمز له العطار بطائر خرافي يقابل مانسيه العنقاء ، ويدعى بالفارسية وسيمرغ ، ، وهي كلمة فارسية مكونة من لفظين: سي – مرغ ؛ ومعناها : ثلاثون طائراً ، ولسكتها صارت علماً على هذا الطائر الفريد الذي لا نظير له . ويقود الطير في مجمعها ، ويستقبلها ويرحب بمقدمها في الاجتماع طائر الهدهد ، وهو رمز لهادى الطريق ، ويدعو الهدهد الطير – بعد أن يم اجماعهم – إلى رحلة طويلة ، هي رحلة في الحقيقة روحية ، فيتعلل كل من هذا الطير بعذر ، رمزاً إلى علائق المادة المعوقة للروح ، وبجيب الهدهد كلا منها مفنداعدره . وبجمعون أمر هم بعد ذلك المرقة نشداناً المشول أمام السيمرغ ، فيقطعون الأودية السبعة في مسيرهم ، وهي رموز لمراحل السلوك الروحي ، فيقطعون الأودية السبعة في مسيرهم ، وهي رموز لمراحل السلوك الروحي ، فيقطعون الأودية السبعة في مسيرهم ، وهي رموز لمراحل السلوك الروحي ، ألهناء في ذات الله .

وتتساقط آلاف الآلاف من هؤلاء فى الطريق ، فلا يصل إلى تلك الحضرة سوى ثلاثين طائراً ، أو سيمرغ لأن سى مرغ معناها ثلاثون طائراً بالفارسية كما قلنا من قبل . وحن الوصول برون فى مرآة المثول أنفسهم على حقيقها ، أى ثلاثين طائراً أو « سيمرغ » ، وقسد بلدوا رحلهم رجاء الظفر بالسيمرغ ( وهو رمز الله ، ومعنى اللفظة نفسها : ثلاثون طائراً ) — وبلك برون الله فى ذات أنفسهم ، أى أنهم رحلوا روحياً حتى عرفوا نفسهم على حقيقها فعرفوا رجم ، وفنوا فيه وجداً به .

هذا هو جوهر هذه الحكاية الرمزية الصوفية ، تتخللها حكايات عارضة في كل مرحلة منها نشد أزر المعنى العام ، وتوكد القيم الروحية الصوفية ، القائمة على الفلسفة العاطفية وعلى النظر إلى الحال - حمال الروح والسكون على أنه السبيل للوصول إلى الحال الأمثل ، وأن الحب الإنساني بجب أن يكون قنطرة للحب الأكر ، حب واجب الوجود . وعند الصوفية أن الحب قسمان حب صورى ، يتبدى في التعلق بالصور ، إنسانية أم كونية ، وحب حقيق ، وهو التفوذ من حمال هذه الصور إلى دلالانها العاطفية الروحية . ومرجع ذلك وهو التفوذ من حمال هذه الصور إلى دلالانها العاطفية الروحية . ومرجع ذلك أن الحال عندهم قسمان: حمال حقيق ، وهو صفة أزلية قد تعالى ، وقد شاهده

لله فى ذاته مشاهدة طمية ، فا راد أن براه فى صنعه مشاهدة عينية فخلق العالم. مرآة شاهد فيها حماله عيانا . وهذا العالم هو الحمال الصورى عند الصوفية ، فالعالم كله تعبير عن الحسن المطلق الإلمى . وعلى المحب أن يبادر بتجاوز الحب الصورى فى تا مله للجال الصورى إلى الحب الحالد بفنائه وجداً بالحمال الحالد . وهذا هو معنى هذه الحكاية التى يسوقها العطار فى « منطق الطر » :

> ۱۰۰۰ - ۱۰۰۰ العشق الصوري

مثل أمام الشبلى مفتود ينتحب
فسا له الشيخ ثم تبكى ؟
قائجابه: أيها الشيخ: كان لى حبيب
من حاله كانت نضرة روخى.
ثم قضى نحبه وهأندا أقضى هما .
وقد أضحى العالم لدى حالك الحلباب حداداً عليه فائجابه الشيخ: وهل فقد قلبك جدا الرزء زمامه ؟
حقا لا مجدر بك سوى هذا جزاء!!
لا يعروه فناء، ولن تقضى أنت انتحاباً به فالحبيب الدى مجلب بالموت النقصان لا تجلب صداقته لمروح سوى الأحزان وكل من يبتلي بعشق الصورة

**- Y -**

الفاني حيامسا بالله

قال لقمان السرخسى : باالحى قد هرمت ، وحرت وجداً ، وتاه بى الطريق والعهد بالعبد حين سهرم أن يسترضي

وأن تخلى سبيله ويتحرر وأنا الآن في عبوديتي لك ، أمها المليك قد صار شعرى الأسود ثلجاً ` وكم عانيت من الهم عبداً ، فهبني السرور وكبرت سي ، فهب لى أن أنحرر فصاح به هاتف : يامن أنت من خلص الغواص كل من يرم التحرر من العبودية يصبح ممحو الوعى والتكليف فاترك هذين ، وضع قلمك في الحادة . فقال : أَى إِلَى ، أَهْمِ بِكَ عَلَى الْدُوامِ فائى جدوى للعقل والتُكليف . هذا حسى ثم خرج به الوجد عن حد العقل والتكليف راقصاً به يضرب يدا بيد قائلا: الآن لا أدرى من أنا لم أعد عبداً بعد ، فن أنا امحت العبودية ، ولسكن لم أبق حرآ لم يبق في القلب عجال لذرة من غم أو سرور لست أدرى أنا أنت أم أنت أنا قد امحيت فيك ، وضاعت الثنائية .

- 4-

## الطيور في المثول

وتجلت أمام الطير شمس القربى ، فولت وجهمها باشراقة تلك الشمس ومن انعكاس وجه الطير الثلاثين ( السيمرغ ) رأوا وجه « سيمرغ » العالم فإذا ألقت نظرة عجلى هذه الثلاثون رأت ذلك « السيمرغ » عن يقين فدارت حيماً رووسها حيرى، وأضحت من جديد حيرى على منحى جديد إذ رأت

أنفسها هي ( السيمرغ » تماما ، إذ هو دوما ذات أنفسها فإذا توجهت إليه كان هو نفسه المثول ب

صار هذا ذاك وذاك هذا ، أمر لم يسمع بمثله .

فبقيت أسرى الحيرة ، بدون تفكير ، إذ صجزت عن التفكير ، وإذ قصر بها العلم عن معرفة جلية الأمر ، ساكت ــ بلا لسان ــ سوالا طلبت كشف هذا السر المتن ، ونشدت حـــل « الآنا ، والآنت » .

وبلا لسان أتاهم من الحضرة خطاب : إنها تراه كالشمس كل من قدم إليها رأى فيها ذات نفسه ، جسها وروحاً .

فمحوا ذات أنفسهم ، قد فني الظل في الشمس . هذا كل ماكان .

# مخنارات مزالشِ عرائصُوفِي

فى الأدب الصوفى صور راثعة للخلق الإسلامى الذى أشرب روح القرآن ، وامتزج بثقافة واسعة وفكر ثاقب ، وتجلت فيه الروابط الليئية السمحة ، والوحدة الإسلامية الحامعة التى تضم قلوب المؤمنين على حب يتسم للإنسانية جمعاء ، بل يسع المخلوقات حميماً ، وفيه يتجلى الإحساس الإجهامى فى أوضح صوره ، دعامته قول ألله تعالى : « محمد رسول الله والذين معه أشداء على السكفار رحماء بينهم « ، على أن الشدة مصحوبة بالخزم والحكمة ، والرحمة ليس مصدرها الغرة أو الغفلة .

ونسوق شواهد على هذا الخلق الإجتماعي الإنساني الواعي ، اخترناها من أدب الشاعر الفارسي الصوفي : سعدي شيرازي .

وهو مصلح الدين عبد الله ، كان والمده في خدمة سعد الدين زنكى الاتابك ، وقسد كفله بعد موت أبيه ، ولما شهر بإسم سعدى نسبة إليه . ولما شهر بإسم سعدى نسبة إليه . ولما سعدى في شير از عام ١١٨٠م . ومات حوالي عام ١٢٧٦ . وقد تعلم في المدرسة النظامية ببغداد . ثم عاد إلى شير از . ومن عام ١٢٧٦ سي عام ١٢٥٦ ترك بلدته شير از ، وأخد يطوف ببلاد الشرق ، من الهند حتى سوريا والحجاز والحبشة وطرابلس . وفي شعره يظهر أثر رحلاته الكثيرة . وقد صور في أدبه تصويراً رائعاً تجاربه وخير اته الطويلة . وبعد هذه الرحلات عاد إلى بلدته شير از ، حيث قضى بقية حياته ، يدون فيها كتبه وأشعاره . وهو في أدبه ذو معان رقيقة ، وقدرة ساحرة على التعبير ، وعقاية نافذة سمحة ، كا أنه في تصوفه ذو طابع عملي يكاد ينفرد به .

وقد اخترنا الموضوعات التي نترجمها هنا من كتابين له ، أولهما : « بستان » السندى نظمه شعراً مثنوياً عام ١٢٥٧ ، وثانيهما : « كلستان » اللـي ألفه عام ١٢٥٨ مزيجاً من الشعر والنثر وقد اخترنا من هذي الكتابين سنة موضوعات آثرنا أن نعرض منها أولا ثلاث قطع شعرية من الكتاب الأول ، منها قطعتان تصوران الرحمة بالضعفاء ، والثالثة تصور خطر الإحسان إلى من لا يستحق الإحسان وسنتيع هذه القطع الثلاث بالموضوعين اللسلمين اخترناهما من الكتاب الثاني المذكور سابقاً ، وأولها حكم يسدمها سعدى لملك عربي ظالم ، وثانهما حكم عامة تدور حول شعور سعدى الإجماعي الإنساني. والموضوعات الحسمة السابقة ترسم حدود الحلق الإسلامي اللي سبق أن أشرنا إلى خصائصه . و تحتم هذه المختارات بقطعة شعرية أخرى من « بستان » تشف عن تفكير سعدى العميق في التطور والفناء ووجوب العظمة والاعتبار با حوال عن تفكير سعدى العميق في التطور والفناء ووجوب العظمة والاعتبار با حوال

## ۱ ــ شبلي والنملة

اسمع إحدى سير ذوى المروءة ، إذا كنت ذا مروءة طاهر الطوية : من حانوت بائع حنطة ، حمل الصوفى شبلى حقيبة قمح على ظهره ، فى طريقه إلى القرية .

وفى الغلة نظر ، فرأى ثملة ، حائرة مضطربة ، تعدو فى كل صوب . ورحمة بها لم يستطع النوم مساء ، حتى أعادها إلى ما واها ، وقال : ليس من المروءة أن أنتزع هذه النملة المحزونة من مكانها .

فاجمع شمل مشتى الشمل ، يجمع الدهر شملكم .

أحل ماقال فر دوسى الطاهر الأصل ، طيب الله ثراه الطاهر :

لا تُوَّذُ نملة تحمل حبة حنطةً ، لأن لها روحا ، والروح حلوة عذبة .

وذو السريرة المظلمة الحجرى القلب ، هو من يريد أن تقع التملة فى الضيق .

لا تفزع رأس الضعيف بيد البطش ، فقد تسقط يوماً على قدمه كنملة . لم يرحم حال الفراشة الشمع ، انظر كيف احترقت أمام الحمع .

هب أن كثيرا من الناس أضعف منك ، ولـــكن هناك كدلك من هو منك أقوى .

### ٢ - الرحمة بالضعفاء

ذات عام وقع ببغداد قحط ، بلغ من شدته أن كف المحبون عن العشق وبلغ من بخل السماء على الأرض أنها لم رو شفاه الزرع والنخيل .

وغَاض من المياه نبعها القديم ، ولم يبق من ماء سوى ماء اليتم .

ولم يبق للأرامل سوى الآهات ، كلما انطلق دخان من نوافذ الطاهين.

ورأيت الأشجار كالفقىر ، تعرت من الورق .

وأصبح القوى الساعد هزيلا بالغ الهزال .

ولم تعد على الحبل حضرة ، ولا في الحديقة غصن .

قد أكل الحراد البستان ، وأكل الناس الحراد .

فى تلك الحال مثل أمامى صديق ، لم يبق منه سوى جلد على عظم .

فعجبت من حاله ، إذ كان قوى الحال .

وكان صاحب جاه وذهب ومال .

فقلت له : أمها الصديق الطاهر الطباع .

أخرني: أي عجز عراك؟

فصاح في : أن منك العقل ؟

سؤالك خطاء ، إذ تسائل وأنت تعلم .

ألا ترى أن الشدة بلغت الغاية .

وأن الضائقة وصلت حد النهاية ؟ [ ا

فلا أمطار تجود سها السياء .

ولا جدوى لآهات المستغيث .

فقلت له : في عاقية الأمر لا خوف عليك .

إنما يقتل السم حيث لا ترياق .

وإذا عاني آخر هلاك العدم .

فا"نت كالحبل ، وأى حوف على الحبل من الطوفان ؟ !

فنظر إلى مغضبا ذلك الفقيه ، نظر العالم إلى السفيه .

وقال: المرء على الساحل أبها الرفيق، كيف يسريح ورفيقه غربق ؟ (م ١١ -- دراسات ف الشمر)

( دراسات وعلاج - م٦ )

وأنا على الرغم من أنه لم يرهقنى الفقر . فإن غم الآخرين يرد فوادى جريحاً . والعاقل من لا عب أن برى الحراح .

تصيب أعضاءه أو أعضاء سواه من الناس.

وأنا وإن كنت ــ والحمد قه ــ سليما من الجراح .

ر تعد جسمي على روية جراح الآخرين.

ومنغص عيش السليم ، إذا كان مجانب الضعيف السقيم . وحنن أرى أن الضعيف المسكن لم يطعم القوت .

تصبّح اللقمة في في سماً وألمـــاً.

ومن يقود أصدقاءه السجان ، كيف يطيب له العيش في البستان ؟

## ٣ - خطر الإحسان إلى من ليس أهـــلا له

مهمت أن رجلا كان يعانى الهم فى منزله ، من زنابير بنت عشاشها فى سقف بيته . قالمت له امرأته : « ماذا تريد لهذه الزنابير ؟

لا تميُّ إلى هوالاء المساكين ، فيعروهم الحزن من وطنهم ؛ .

وذهب ذلك الرجل العاقل إلى عمله وذات يوم لسعت الزنابير بحمتها المرأة .

وعاد الرجل من دكانه إلى منزله ، يطبل في لوم امرأته .

وقد أخذت تصبيح على الباب ، وعلى السطح ، وفى الحى ، فقال لها الزوج :

و لا تظهرى للناس وجهك العابس ، أيَّها المرأة .

فقد قلت : هذه الزنايس مسكينة لا نقتلها ،

حين يفعل المرء الجميل مع الأشرار ، يزيد تحمله لهم من ميولهم نحسو الشر .

حين ترى فى البيت أذى الحلق ، فضربا بماضى السيف فى الحلق . . . وماذا يكون الحال لو وضعوا مائدة للسكلب ؟

\_ 175 \_

وإنما العقل أن تا<sup>م</sup>مر له بالقاء عظمة . . ولو أن العسس أيدوا رحمة وطيب قلب . ما استطاع امرو<sup>م</sup> أن ينام ليلا من اللصوص . .

ر معدى إلى ملك ظالم غ سنصائح سعدى إلى ملك ظالم

( من كلستان )

كنت ذات سنة معتكفا على قبر النبى يحبي مجامع دمشق ، واتفق أن حضر للزيارة ملك من ملوك العرب ، ينعته الناس بالجور ، وصلى وطلب من الله حاجته .

## بیت شعر فارسی

كل من الفقير والغنى رهين تراب هذا الباب .

وأكثر الناس غنى هم إليه أكثر حاجة .

فى ذلك الوقت التقت إلى ، وقال لى : زودتى بما عليه الصوفية العباد من الهمة وصدق المعاملة ، لأنى مهموم البال با"مر عدو صعب . فقلت : ارحم الرعية الضعيفة ، حتى لا تعانى بطش العدو القوى .

## ( نظم قارسی )

خطا أن تحطم بعضد القوى وبطش ذى السلطان . قبضة المسكين الموهون من بنى الإنسان . وليخش من لم برحم من يقع فى طريق الحياة . ألا يا تخذ بيده أحد إذا زلق . من يزرع الشر ثم يا مل خبراً . فإنما يطهو رأسه الضلال ، وبرتبط بباطل الحيال .

فإنما يطهو رآسه الضلال ، و برتبط بياطل الحيال من أذنك انزع السداد ، وامنح الحلق العدل ، وإن لم تمنحه فعدل يوم العدل آت .

مثنوي

بنو آدم أعضاء جسم بعضهم من بعض . وهم فى الأصل من جوهر واحد . فحين يشكو عضو ألما من الحدثان . فلا قرار لأعضاء الآخرين من بنى الإنسان . فإذا كنت لا تامى لمحن الآخرين . فلست أهــــلا لأن تدعى إنساناً .

ه ـــ حكم لسعدى ( من كلستان )
 كل من كان عدوه أمامه ولم يقتله فهو عدو نفسه .

أبيات فارسية

العاقل من لا يتمهل . إذا كان الحجر فى يده ، والثعبان رأسه على الحجر . والرحمة بالفهد الحاد الأنياب . ظلم لقطيع الأغنام .

وفريق اعتقد المصلحة فى خلاف هذا ، وقال : فيها يخص الأسرى الأولى التمهل ، وأما العفو . وإذا قتل الأسير التمهل ، وأما العفو . وإذا قتل الأسير بلا تمهل ، فمن المحتمل أن تفوت المصلحة ، لأن تداركه ممتنع .

## أبيات فارسية

من اليسير كل اليسر حرمان الحي من الحياة . والمقتول لا تمكن إعادته للحياة . ومن العقل أن يتمهل من يطلق السهم . لأن ما ينطلق من الوتر لا يمكن رده .

۲ – حشید و ابنه ( من بستان )

دفن لحمشید ولدعزیز فاتن المحیسا کان له کفن من حریر القز ، هو فیه مثل دودة القز تموت فی نسیجها . وبعد أیام مر الملك بالقبر . یبكی علی ابنه ، منتخباً محترق القلب . وحين رأى كفن الحرير خلقا ، قال لنفسه فى تأمل المعتبر :
قد انترعت هذا الحرير من الدودة اختصاباً .
وها هو ذا تنترعه من جديد ديدان القبر .
بيتان من الشعر إحترق بهما كبدى يوماً .
أنشدهما مغن على نفات الرباب :
وا أسفاً أن تمردوننا أزمان كثيرة .
ينبت فيها الورد وتتفتح خائل ألحزاى.
وكم تمر شهور الصيف والشناء والربيع .
فإذا بنا تراب وآجر فى لبنات القبر .

## مختارات من شعره أنوري »

هو حجة الحق أوحد بن محمد الشهير با أورى . عاش فى عصر الملك سنجر ، آخو كبار اللولة السلجوقية ، وبعد أن مات سنجر ( 800 – ١٩٥٧ م (واستولى الغز على خراسان ، شردهو فى البلاد ، وكان أكثر مقامة فى مرو ، إلى أن توفى حوالى عام 800 ه ( ١١٨٧ م ( ، وهو من أعظم شعراء الفرس القدامى ، بل هو أحد ثلاثة أطلق عليم فى الأدب الفارسى : أنبياء الشعر ، ويورد عبد الرحمن الحامى ، فى كتابه بهارستان ، بيتين من الشعر الفارسى هذه ترحمهما :

« ثلاثة من أنبياء الشعر » — فى الوصف وفى القصيدة وفى الغزل: فردوسى وأنورى وسعدى . ومكانة أنورى فى الشعر الفارسى شبعة بمكانة المتنبي لدى شعراء العربية ، وبين هدين الشاعرين قرابة فى العبقرية ، من حيث المضمون ، ورصانة العبارة ، وقوة الأداء فى الأعم الأغلب من الحالات وأنورى عزج القصيدة بخواطر ذائية غنائية ، ومحكم خلقية . وقد بلغ بقصيدة المدح الفارسية أقصى ماكان لها من كمال بعد عنصرى وفروحى ، ولم تنقص قدرته فى الغزل عن موهبته الفدة فى القصيدة . وقد أفاد فى أشعاره من ثقافته العربية الواسعة ، على أن مالقيه من جحود وجفوة ممن مدحهم جمله يعاف المديح ، بل جعله ينكر قيمة الشعر نفسه ، ويفضل على صلات الناس حيما — خلوة مطمئنة تنهى بها أيامه ، بعد حياة حافلة بالإضطراب ، غير مستقرة على حال . ونختار له هنا هذه المقطوعات .

المرآة والمشط :

مند ألقيت نظرة على المرآة ، فرأيت شعرة بيضاء من شعرى . أشحت بوجهي عن المرآة عجلا ، خوفاً من الوهن ، وذعراً من الهرم

#### - 114 -

واليوم فى المشاط رأيت ــ بدلا من تلك الشعرة ــ شعرات كثيرة ، فتزلزل فوادى ، آن أن أعانى حسرة الشباب ، إذ قد أشرفت على السكبر . نظرت إلى نفسى فى المرآة . ومن المشاط سيمت مئات العظات .

#### - Y -

#### الماء والسمكة الميتة

قال لى صديق : عليك بالصبر ، فإن الصبر سرعان ما يميل أمرك إلى الخرر

الماء الذي غاض من الغدير سوف يعود ، وستتبدل غير هذه الحال حالاً. فا ُجبت : لو عاد الماء إلى المعين ، ماذا تكون جدواه وقدماتت السمكة ؟

#### --

#### شحساذ:

سمعت أن أحد الفطنين قال يوما لأحمق : إن والى مدينتنا شحاذ لا يستحى. فا جابه : كيف يكون شحاذا ذلك الذى نسيج تاجه اللـهبى يكنى ماثة من أمثالنا زادا وقوتا أياماً ، بل سنن ؟

فقال له : خطا ماتقدر في هذا الأمر ، كل هذا الزاد والقوت من أين كان له ؟

قالدر والكذل؛ في طوقه هي دموع أطفالنا ، ومرجان سرجه وياقوته دماء أيتامكم ، هو الذي يريد منا كل شيء لنفسه ، حتى مياه الحرار ، لو تا ملت فإن نخاع عظامه من زادنا . إنما الطلب سؤاله ، بإسم العشر أوبإسم الحراج ، كل مايغتصبه لنفسه فهو عنده حسلال . وإذا كان السؤال ليس شيئا سوى الطلب ، فكل من يسائل شحاذ ، ولو كان سليان أو قارونا .

#### - 1 -

### المفوض الزائف :

ألا فلتسمح لى بفضل الاصغاء إلى حكاية ، على ألا يأخلك من هذه الكلمات ضيق . في عهد ملك شاه مر بدوى - في طريقه إلى الحج - بقصر الملك ، في حين صادف اجباع عجلس الملك فاستجداه البدوى قائلا : اعترمت

الحج ، فإذا منحى الملك مائة دينار ، فسأقوم بوفر من الدعاء فى إخلاص كى تمتد حياته ودولته ، حين أتعلق محلقة باب الكعبة . وحين استمع الملك إلى كلامه قال لحازنه : هيا ، فا حضر ماطلبه البدوى مضاعفاً . ذهب الحازن وأحضر ما أمر به ، ووضعه أمام الملك فقال الملك فى لطف للبدوى : إليك ياسيدى تقبل المنحة ، واعلم أنها مائتا دينار ، مائة لزادك وكراتك وحزاتك ومائة أخرى أسربها إليك ، أرشوك بها ، لا من أجل نفع لى ، بل فى رضاء الله ، ذلك أن تذكر فى أي ذكر حين تصل إلى الكعبة إذ الوكيل الزائف مصدر الدمار للائمر حميعاً .

\_ - -

#### القضاء

فهما اختلفت أشكال العناضر الأربعة فى هذه الدنيا ، من وجود وفساد ونشوء ونماءفإن مايينها من تفاوت فى النفس هو من خط القلم فى يدالكو اكب.

لا يستطيع امرو أن ينبس قائلا : كيف ، ولم ، لأن مصور الأحداث منزه عن كيف ولم . ولما لم يكن في يدنا شي من حل أو عقد ، فجدر أن نرضى بالعيش طيباً أو غير طيب هكذا يستطاع العيش تحت قبة الفلك الزرقاء ، لأن مقتضيات القضاء من قبة الفلك الزرقاء ، حيث لا مهرب لى منه في مجال جبلتى ، لأنه الولى القادر على الجبلات والمواليد .

وهل يعرف امرؤ مدى ولوع هذا الفلك المحدودب الأخضر با ذى الإنسان فى الدنيا ؟ ليس من بصيرة تقف على أشكال دوراته ، وليس من

بصریری أسرار أحكامه . أیة حركة تلك التى لا أول لها ولا آخر ، وأى دوران ذلك الذى لا نهایة له ولا مبدأ ، لا شكایة لدى من دوران هذا الفلك ، فشرح ذلك یستغرق عمراً كاملاً ، وجد ر به أن یستغرق .

> حين ينصفك الدهر من نفسه ، فلماذا لا تنتصف أنت لنفسك ؟ كن مبهجا مااستطعت ، وكنه ، إذ سيأتي زمان فيه لن تستطيع .

> > -1-

### هروب الثعلب :

كان ثعلب يبدو مهموما ، ورآه على هذه الحال ثعلب آخر .

فقال له : خير ؟ افض لى بالحبر ، فا جاب : يستولى السلطان على الحمير فقال له : ولسكنك لست حمارا ، فماذا تخاف ؟ فا جاب : حقا : ولكن الناس لا يعرفون ولا يفرقون ، ويستوى لديهم الحار والثعلب .

وهذا ياأخى ماأخشاه ، ذلك أنهم حين يضعون البردْعة علينا ، كما يضعونها على الحار ، لن يعرفوا الحمار من الثملب ، وإذن يسيثون إليك دون أن يدروا ا

## مقَارَنَاتُ فِي كَمْزَيَاتِ لِعَرِبَيْةٍ وَلَفَارِسَيْةً بِنِنَ روْدَى وَأَبِي نَوَاسٍ

ارتقت اللهجة المدرية إلى المكانة الأدبية بعد الفتح العربي لإيران ينحو للائة قرون ، وكانت قد الهارت اللغة البلوية ، لغة الأدب العامة في عهد الساسانين ، بالهيار الإمراطورية الإيرانية ، وكان لا بد أن تعتمد هذه اللهجة الحديدة — كي تصبح لغة الأدب — على اللغة العربية ، لغة الدين الحديد ولغة الفاتحين. وقيد بدأ هسدا واضحاً في نشأة النثر الأدني في القرن العاشر الميلادي ، بالمرحمة والإقتباس ، ثم بالحلق والإنشاء المعتمدين على العاشر الميلادي ، بالمرحمة والإقتباس ، ثم بالحلق والإنشاء المعتمدين على الغاشر الميلادي ، بالمرحمة والإقتباس ، ثم بالحلق والإنشاء المعتمدين على الفرس الأوزان العربية، ونسجوا على منوالها، وتأثروا بها تأثراً بليغاً، حتى قور أوائل مؤرخي الأدب عندهم أن الفرس القدماء لم يكن لهم شعر منظوم ، أوائل مؤرخي الأدب عندهم أن الفرس القدماء لم يكن لهم شعر منظوم ، وقد بينا في مكان آخر أن هذا الكلام على إطلاقه لا صحة له ، وقد أثبتت المبحوث الحديثة أن الشعر الإيراني القديم — قبل الفتح العربي — كانت له أوزان ، وعلى الرغم من هذا فلسكلام هؤلاء المؤرخين للأدب الفارسي المواسي الحديث دلالة واضحة على عمق تأثر الشعر الغنائي الفارسي بالشعر العربي ، وهذا هو ما يهمنا هنا توكيده .

ولم يكن رودكى سمر قندى 1 أبو عبد الله جعفر بن محمد 2 أول من نظم الشعر الفارسى على الطريقة العربية فى الأدب الإسلامى ــ أدب مابعد الفتح العربى ــ ولـــكنه أول شاعر كبير غنائى فى أدب الفرس ، وأول من اكتمل به معى هذا الشعر لديم، وتتلمذ عليه كبار شعراء الفرس الغنائيين الذين أتوا بعده ، وشهدوا له بالفضل والسبق .

وقد ولدرودكى فى أواخر القرن الثالث الهجرى ، فى قرية رودك ، بين

مخارى وسمرقند ، وإلى هذه القرية ينسب . وتوفى عام ٩٤١ م ( ٣٣٠ ه ) أو عام ٩٥١ م ( ٣٣٠ ه ) أو عام ٩٥٤ م ( ٣٤٣ ه ) ، واشهر بصلته بالأمن السامانى نصر من أحمد ( ٩١٣ – ٩٤٢ م - ٣٠٢ – ٣٣١ ه ) ، وله فيه مدالح كثيرة ، ولحظوته لديه كان له تا ثير عظيم يبلغ حداً أسطورياً . وكان هذا الشاعر أعمى ، ويقرر بعض مؤرخى الأدب الفارسي أنه ولد كذلك ، ولسكن المرجع – كما تدل بعض أشعاره ، وكما يتجلى من حدة إدراكه للأكوان – أنه لم يولد أعمى ، وإنما أدركته هذه العاهة بعد أن تقدمت به السن .

وعلى الرغم من تأثر رودكى العميق بالشعر العربى فى قصائده الفارسية ، وكان وأنه أول من جلى فى ميادين الملح والرثاء والغزل والخمريات فى لغته ، وكان فيها رائدا ، قد احتفظ مع ذلك بالطابع الغنائى القديم للشعر الإراثى . ذلك أن الشعر الغنائى عند الإرانيين القدماء — كما هى الحال عند اليونان — كان يصطحب بالموسيقى . ومن ثم أتت تسميته بالشعر الغنائى ، ومن مشاهير شعراء إران القدماء — الذين بقيت لنا أسماؤهم — وكانوا يوقعون شعرهم على أنغام العود — الشاعر بريد أو فهليد شاعر خسرو الثانى فى عهسه السامانيين . فقد كان رودكى يجيد الموسيقى، وينشد شعره موقعا عليها ، كما كان ذا صوت حسن . ويحكى هو عن نفسه فى بعض أشعاره :

 أذيع أشعارى متغنيا بصوتى العذب كالبلبل ، وفى قامة بارعة الحسن كيوسف أسير السجن . وكم جالست كبار القوم وأعيائهم ، أزودهم بالعام خفية وعلانية .

وكان رودكى على ثقافة عربية واسعة ، شا نه فى ذلك شا ن جميع من أسهموا فى نهضة الأدب الفارسى شعره ونثره ، فقد كانوا كلهم ذوى لسانين : عربى وفارسى . وقد أظهر هو نبوغاً فى إقباله على العربية وتعلمه إياها ، حتى أنه أتم حفظ القرآن الكريم فى سن الثامنة . ويبلو تا ثر هوالاء الشعراء من الفرس با وزان الشعر العربى دليلا على اطلاعهم وتعمقهم فى الثقافة العربية بعامة ، وهو دليل قاطع على تأثرهم الأكيد بالشعر العربي .

على أن رودكى كان أول رائد كبير لهوالاء الشعراء حميعا ، فلا بد أنه حاكى محاكباة رشيدة النابغين من شعراء العربية في مجالاته التي برز فيها . وهذه المحاكاة الرشيدة هي التي نمت مواهبه ، وأنضجت أصالته ، ويسرت أمامه السبيل إلى تخليد مامجول با<sup>م</sup>حماق نفسه .

ويظهر رودكى بمظهر الراضى بحياته ، رضا لا سذاجة فيه ولا غرور ، بل بروض نفسه عليه تأسياً كى نظل الحياة أمراً بمكن احباله :

د قد منحى دهرى نصيحة الأحرار الــــكرام ، والزمان كله عظة
 حين تتامل .

فقال : لا تأس على عيش السعداء ، فكم من امرى يتوق إلى عيشك ! ا وقد كانت الخمريات ــ سواءً في العربية أم في الفارسية ــ سبيلا إلى الهرب من التفكير في ما ساة العيش لدى الألباء ، وطريقا إلى دفن الأحزان ، وتفيؤاً لظلال النشوة من هجير الحياة . فدلالها النفسية من هذا الحانب صادقة وهذه الدلالة أعمق لمن يتأمل فيها من بجرد الوقوف عند مظهر الإسهتار والمحون والحلاعة كما تبدو في الحمريات عامة ، ولذا كان يتطلع إلى الأسترواح بها أبو العلاء ، لولا زهده وتقواه ، إذ يقول في اللزوميات :

أَيِنَّانِي نِيُّ يجعلُ الخمرَ طَلْقةً

فتحمل شیئا من هموی و أحزانی؟ وهیهات !! لو حَلَّتُ لما كنت شاربا

مُخفِّفةً في الحِـلْمِ كفَّة ميزاني

واللجوء إلى الحمر حيلة الضعيف تجاه صعوبات الحياة وتوعدها ، وهروب إلى عهد الصبا الحبيب ، هروباً يغرى باغتنام الملذات ، وتصيد المسرات . وهذا ماتفيض به الحمريات العربية ، ولنستشهد ــ موجزين له ــ بقول أبي نواس ، نابغة من تغنوا بالحمر قبل رودكى :

بادر شبابك قبل الشيب والعار وحثحث الكأس من بكر لأبكار ومن قصيدة أخرى له:
رأيت الليالى مُرصدات لمدتى
فبادرت لذَّاتى مبُادرَة الدهر
رضيتُ من الدنيا بكأس وشادن
تحيَّر في تفصيلُهِ فَطِنُ المُفكرِ

ويطلعنا رودكي فى خمرياته على نوع نظرته هذه إلى الحياة ، نظرة المستمتع المفتئم لملذاتها ، ولسكن وراء هذا الاستمتاع والاغتنام نفساً آسية ، تشعر شعوراً عميقاً بانفلات لحظات السرور وسرعة عبور فرصة فى هسذا البقاء المحدود ، يقول رودكى فى إحدى قصائده :

د عش طروبا ، وابتهج بالعيش مع الغيد الدعج العيون ، فليس هذا
 العالم سوى هراء وهواء !

وما عليك سوى أن تطيب نفساً بما يا تيك ، وأما الماضي فاصرف عنك ذكراه .

دعنى وذوات الغرائز العبقة با<sup>9</sup>ريج المسك ، وذات الوجه كالبدر مليلة الحسور .

فالسعيد من أعطى وتمتع ، والبائس من أحجم وثراجع . وهذا العالم ـــ وا أسفاه ! 1 ـــ هواء وسحاب ـــ فقدم لنا الخمر ، وليكن مايكون ! » .

وفى ضوء هذه النظرية التى يلتتى فيها – مع كثير ممن تغنوا بالحمر – رودكى وأبو نواس ، ولسكنها أعمق لديهما كليهما ، نفهم نوع الهيام بالحمر فى أشعارهما ، وكانها مسلاذ من الحواطر السود ، والفكر المجهود . ولها – لديهما كليهما – نوع من الإجلال ، فى هسذا الهروب الفكرى ، ولهذا يريان أنها نعمة بجب أن تحرم على اللئيم . يقول أبو نواس فى لهجة ساخرة

لاذ احة مسهّرة ، ولكنها تم عن ذلك الشعور الفريد ، من قصيدة نقتصر منها على هذه الآبيات على لسان الخمر :

لاتُمكننًى من العربيد يشربني

ولا اللئيم الذي إِنْ شَمَّنَى قطبـــا ولا السفال الذي لا يستفيقُ ولا

غِرَّ الشبابِ ولا من يجهل الأَّدبا ولا الأَّراذل إِلاَّ من يُوقِّــرنى

من السُّقُاةِ ، ولكن اسقني العَرَبِــا

ويقول رودكي :

د أحضر هذه الحمر ، ياقوتاً خالصاً مذاباً ، وأحضرها سيفاً عجرداً فى وجه الشمس المشرقة ، "صافية حتى لتحسما فى الكائس ماء الورد ، طيبة حلى كائما رد النوم للعن المؤرقة .

فقل: إن القدح صحاب ، والحمر قطراته ، أو قل: هى الطرب الذي يغمر القلب ، كا نه الدعاء المستجاب . ولولا الحمر لأقفرت القلوب ، وإذا فارقت الروح الحسد فخليق بالشراب أن يردها .

ولو أن الحمر أصبحت منيعة ، دون السحاب ، في مخلبي عقاب ، حتى لا يدوقها الأخساء أبداً ، لـــكان هذا عن الصواب ، .

الحمد المنظام الشاعران بالخمر ، وتغنيا باشرها ، وبالوانها ، وطيب رعها ، وأنها تبعث على الأربحية والكرم . ولا تريد استقصاء من شعر أبي تواس ، فحسبنا منه هسلة الأبيات :

وحمراء كالياقوتِ بتُّ أَشجُّها وكادت بكني في الزجاجة أن تدمي تغازل عَقْسل المرء قبسل ابتسامه وتخدعه عن لُبّه وعن الحلم وعنه يسيل الهمَّ أَوَّلَ أَولاً وإنْ كان مسجونَ الجوانح بالهم وينحاش للجَدْوى وإنْ كان مُمسكا ويظهرُ إكثارًا وإن كان ذا عُدْم.

ويكثر و تشخيص ۽ أبي نواس للخمر ، فلها ذاتها الحبيبة ، وهي تجود عليه بالوصال إن هجرته الحبيبة ، ولها أصلها : فهي بنت الكرم ، أبعلت من أمها وطبخت بالشمس :

لئن هجرتك بعد الوصل آروى
فلم تهجرك صافية عقار فخصدها من بنات السكرم صُوفًا
كعين الديك يعلوها احمرار طبيخ الشمس ، لم تطبخه قسلر بماء ، لا ، ولم تلدغه نار وبقول في قصيدة أخرى :

سليلةُ كَرْم ، لم يُفضُّ ختامهــا ولم يلتدغهــا في بطون المراجل وهي في دنها تستوحش لأمها ، وتبكي ينشيجها :

فاستوحشت وبكت في الدنُّ قائلةً

يا أم ، ويحك ! أخشى النار واللهبا فقلت لا تحذريه عنْــدَنا أَبدًا

قالت : ولا الشمس. قلت: الحُرُّقد ذهبا

والخمر عند أبي نواس تتوقد كالسراج وكالوميض ، وكالشهاب ، وثبكي عند مس المساء من جزع ، وثرنو إليه بالحداق ، ويغنيه ضووهما عن المصباح :

قال : ابغنی المصباح ، قلت له : اتَّثِدْ حسبی وحسبك ضَووُها مصِباحا

ويعنى أبو نواس بوصف الحمر بصنوفها المختلفة ، من الشهد ، ومن العنب ، ومن رطب النخل ، يقول فى قصيدة من هسلمه القصائد ، بعد أن تم توليدها من عسل الماذى والماء ، يصف عناية حرامها بها ، وصنعهم فيها :

حتى إذا نزع السرواد رغوتهما و أقصت النسار عنها كلُّ ضراء استودعوها رواقيــدًا مُغُلقَّة

من أغبرٍ قاتم ٍ منها وغبــراء حتى إذا سكنت في دَنَّهــا وهَ*دت* 

من بعد دمدمة منها وضوضاء

جاءت كشمس ضحى فى يوم أسعدها من بَرْج لهــو إلى آفاق ســراء كأنهــا ولسانُ المــاءُ يقرعها ،

نارً تأجَّجُ في آجــام قصبــاء لهــا من المَزْج في كاساتِها حَدقٌ

ترنو إلى شربها من بعد إغضاء فاشرب ـ هُديتَ ـ وغنَّ القوم مبتَدَثاً

على مساعدةِ العيدان والناء

ويصف مرة أخرى ميلادها من جئى النخيل وكيف ضربت بالسياط. وهى تثن ، ليستخرج منها صفو هذا الحنى ، وقد ظلت تتن من وقع السياط ، ثم حبست بعد ذلك فى الدنان لتعتق ، وهى دنان لها عمائم ، كشفت بعد حين عن وجوه مشرقات :

بعثت جنساتِهما فاستنزلوهما

برفقٍ من رؤوسٍ سامقـــاتُ فُضمّن صفُوُ مــا يجنون منهــا

خواب كالرجال مقيسرات

فقلت استعجلوا ، فاستعجلوها

بضربِبالسياط محدرجات

فولَّدت السياطُ لهـا هــديرا

كترجيع الفحول الهائجات

## فلما قيل قد بلغت كشفنا ال

## حماثم عن وجــوهِ مشرقــاتِ

والمعانى التى أشرنا إليها فى القصائد العربية السابقة ــ ونظيرها كثير فى قصائد أي نواس ــ وهى مصدر أشعار رودكى فيا نقدر ، حين يعنى بوصف الخمر وتوليدها ، ويسوق دقائق صنعها . وكان أبو نواس أول من عنى بتصوير هذه المعانى الدقيقة فى خمرياته ، وأشهر من وصفوها . وتدلئا القرائن التاريخية على أن رودكى ــ وهو رائد هذا المحال فى الأدب الفارسى ــ لا بد أن يكون قد اعتمد على أبى نواس فى الموضوعات العامة والمعانى حين ارتاد هذا الميدان فى تغنيه بالحمر . ولا يتلاقى الشاعران فى التغنى بالحمر بعامة ، ولا فى تحديد آداب الشراب ونوع النظرة إلى شرابها وكنى ، بل فى موضوع توالد الحمر وصنعها ، وفى كثير من تفصيلات المعانى فى هذا الموضوع ، مما يؤيد تائر رودكى بشاعر العرب . ونترجم هنا قصيدة من الموضوع ، مما يؤيد تائر رودكى بشاعر العرب . ونترجم هنا قصيدة من القرن ودكى ، ينعكس فيها هذا التأثير العربي جليا واضحا ، إذا رجع القارئ فيه لما سقنا من معان عربية لابى نواس فى استشهاداتنا . يقول رودكى:

هيا فلتدبح من العنق أم الخمر ( العنقود ) قرباناً ، وتا خد من الكرم
 صغره ، وتودعه السجن .

ولن نستطيع أن نا ُخد منه صغيرة مالم نقتله أولا ، وتنتزع منه روحه ، وإن لم يكن حلالا إبعاد الصغير عن ثنى الأم ولبنها .

حتى يفطم عن درها سبعة أشهر بتمامها ، من أول أبريل حتى آخر أكتوبر .

بعد ذلك ينبغى ، عدلا ودينا ، أن يقرب الإبن ــ فى مضيق سجنه ــ من الأم .

فحين تودع أنت صغيرها حبيسا ، يبتى سبعة أيام وليالها فاقد الوعى حبران . وحين يعود لوعيه فيرى من جسديد ينهض نشاجا منتحبا من قلب عبرق .

قآنا يصر أعلاه أسفله غما ، وآنا أسفله أعلاه ، كمن يغلى به الهم .
فكيف تريد تطهيره بالنار؟ إنه يغلى ، ولسكنه من غيط يغلى شديدا .
وكا نه فحل هاج ثملاً ، فعلا حلقومه هدير يسوقه سلطان الغضب .
ثم يطهره الحارس من زبد رغائه ، ليغسل عنه دجنته ، فيصبر مشرقاً .
حتى إذا هدأت ثورته ، أدارة الحارس كي يكمل نضجه .
فإذا استقر وصفا ، إتخد لون الياقوت الأحمر والمرجسان
فبعضه أحمر قان كالعقيق المحاني ، وبعضه الآخر ياقوتي كفص خاتم

فإذا شممته خلته وردا أخمر ، ينفح أريج المسلك وعنبر يابان وقد يترك كذلك فى أحشاء الدن حتى فصل الربيع ومنتصف أبريل . وآنذاك لو كشفت عنه الغطاء فى منتصف الليل ، لرأيت عين الشمس وقد .

ولو تراه فى كائس بلور لقلت : جوهر أحمر فى كف موسى بن عمران! ! به يصير الشحيح ذا مروءة ، والضعيف ذا همة ، وإذا ذاقه الشاحب الوجه عاد تحيـــاه حديقة ورد !

وإذا إستمتعت منه بقدح مسروراً ، فلن ترى الألم بعد ذلك ولاالأحزان. ينتزع منك هم عشر سنين فى لحظة ، ويجلب لك السرور من مكان قصى ، من طهران أو عمان » .

وفى القصيدة السابقة دقة فى تتبع تولد الحمر ، وتشخيصها ، وتفصيل ماتمر به من أدوار ، يتأثر فيها كثيرا من تشبيهات أبى نواس وصوره ، فى الإشادة باثر الحمر فى الانتشاء وفى الأثر الحسمى والحلتى له .

ولا نرید محال أن نغض من قدر رودكی حین یقرر أنه أفاد وحاكی شعراء من غیر أدبه ، فنمی مواهبه و بهض بلغة أمته وأشعارها ، وطالما أكدنا وقررنا أن الإفادة من الثقافات والحضارات هو دائماً شائن كل أمة فتية وكل عبقرية أصيلة . وعن هذا الطريق غنيت الآداب ونهضت ، ونمت الحضارات بل نمت الحضارة الإنسانية بوصفها كلا متكاملا يتعاون فيه الحنس البشرى مهما مزقته الحلافات والأطاع ؛ فالوطن العقلى والفكرى لا يعرف هذه المعوائق الرجعية التي لا تقف إلا في وجه المتخلفين .

على أنا فيا عرضاه هنا قد التزمنا بجانب محدود، هو أثر شاعر عربي فى شاعر فارسى فى الحمريات وقد بدا من أمثلتنا وما سقناه من معان وشواهد أن رودكى كان يعانى تجربته ويصور ذات نفسه بعد أن اطلح وقرأ وأفاد ، شأن كل العبقريات الأصيلة . وظهر كذلك أنه كان أقرب إلى التعمق فى الحوانب النفسية الآسية من أبى نواس ، وكان إحساسه بهروب الزمن وبكد الدهر ، وفناء العمر أكثر شبوباً . ولسنا بسبيل تعليل ذلك ، أو شرحه والتوسع فيه ، ولسكننا نذكره آية على ماهو بديهى ، أو ماجب أن يكون كذلك من أن التاثر الأدبى لا يمحو الأصالة بحال ، بل هو السبيل لتنميما . وجمل ينا أن نذكر أبياتا من قصيدة جيدة لرودكى ، نظمها على الكبر، وفيها يتضح شبوب الشعور بالحسرة على عهد الصبا ، عهد نشدان المتاع والسلوان فى الخمر والغيد . يقول رودكى :

و تآكلت أسنانى وتساقطت حيماً ، لم تكن أسنانا ، لا ، بل كانت مصابيح مشرقة ، وكانت منضدة فى بياض الفضة ، وكانت دراً ومرجاناً . وكانت كنجم السحر وقطرات المزن . والآن لم تبق ليمنها واحدة ! ! بليت كلها وتساقطت ! . . فن أن لك أن تعلمى إذن – أنت يا شبهة البدر محيا والمسك شعراً – كيف كانت حال أسير حبك من قبل ! ؟ بذوائب شعرك المنحنية انحناء الصولحان ترهن دلالاً عليه .

الصوالج بالأكر ! !

قد مضى ذلك الزمن ، حين كان وجهه غضا نضرا كالديباج !

\_ 141 \_

قد كان ضيفاً جميلا . وصديقاً عزيزاً ، ولن يعود إليه ذلك الزمن ، ليكون– بعد ـــ الضيف العزيز ! !

. . . فى ذلك العهد ــ حين لم يكن يقدر خشية مولاه أو خشية السجن ــ كانت لديه الحمر الوضاءة ، والحبيبة الفاتنة المنظر ، اللطيفة الطلعة . مهما علا قدرها وعز ، فهى ببانى رخيصة المنال ، أيام كان قلبي مليئاً بالأسرار ، ومنبعاً ثراً الفصاحة ، وكانت غاية رسالتي عنوالها : الحب والشعر .

. . . أى حبيبي ا يا شبهة البدر وجها ! يامن ترين رودكي الآن .

لم تريه فى ذلك الزمن الذى إنقضى ، حين كان فى عهد الشباب ! لم تر يه آنداك بجوب المروج متغنيا بشعره ، حتى تتحسبينه بلبلا . قد انقضى ذلك العهد الذى كان فيه رودكى أنس الأحرار ، وكانت له الصدارة فى عرين الأسود ، حين كان شعرى يدونه العالم كله ، وكنت شاعر خواسان ! . .

والآن تبدل الزمن غير الزمن ، وصرت خلقا آخر فأحضر عصا التسيار .

وشد الرحل ، فقد آن وقت الرحيل .

وفى القصيدة السابقة التي استشهدنا ببعض أبياتها ، يبرز الحانب الآخر من نفس رودكى ، جانب الحزن الدفين اللهى كان يبين كومضات خاطفة حين كان يتغيى بالحمر فى عهد الشباب ، وفى كلتا الحالتين صدق شعوره وأصالة تصويره ، عن حسن إفادة وسعة اطلاع ، وإجادة هضم وتمثيل .

## الحبُ ولموث

## فىشِعر" رابندارنات ناجۇر"

يستوحى شاعر الهند رابندرانات تاجور ( ١٨٦١ – ١٩٤١ ) كتب الديانات الهندية القديمة ومناسكها ، ويستجيب لـــكثير من التقاليد الهندية في إنتاجه الفكري والفي ، ولــكنه يغذي ذلك كله بثقافة عميقة عالمية ، أساسها الإختيار الرشيد اللى تلوب فيه الموارد الشرقية والغربية لتؤلف مجموعاً منسقاً أصيلا يؤلف نبعاً ثراً حياً ويكشف عن صلة المرء بالناس والطبيعة . ثُم بالله ، وغايتها تا سيس روحية خصبة عالمية الطابع ، لا تحيز فيها ، ولا انتماء لحرفية مذهب بعينه من المذاهب الدينية أو الفلسفية . وكان يا مل أن يلتني الإنسانية المنشود . فكان جهده الفكرى وإنتاجه الفي عثابة العمل على تكذيب قوله كيبلنج الشهيرة : « الغرب والشرق لن يلتقيا أبداً » . وحقاً قد التقيا من قبل فى صنوف من اللقاء الثقانى كان للشرق فيها الدور الإيجابي فى القديم ، ثم التقيا في ضروب من الصراع الدامي مات فيها الضمير العالمي ، فهل يتاح لهما أن يلتقيا عند هذه الروح العالمية السمحة الصادرة عن عاطفة إنسانية رحيبة يجمع شملها الحب في أوسع معانيه ومختلف إدراكاته ؟ حلم كريم لقلب كبير كرس له جهده ، وإن كان مالبث أن اضطر إلى مقاومة أعمال العنف الوحشية الإستعارية في وطنه ، في جهود دائبة كانت عثابة يقظة من حلمه الإنساني السكبر .

ومن أهم القضايا ــ التي صورها تاجور في أدبه ، ودارت حولها أعمق مشاعره اللماتية و الإنسانية ، وعقيدته الروحية السمحة ــ قضيتا الحب والموت على أن الموت نفسه مرحلة من مراحل الحب فى معنى من معانيه الكثيرة التى تحاول أن نوجز القول فسها .

\_ 144 \_

وما الشعر ــ عند تاجور ــ إلا نبضات القلب الرهيف فى شعوره بنبضات القلوب الأخرى ، فى إطار من جمال العالم الذى يقود إلى الالوهية ، ويسم التاس والأشياء حميماً .

استمع إليه يكتب عن ذكرياته في عام ١٨٨٤ م حيبًا كانتسنه حوالى الثالثة والعشرين :

( ذات صباح كنت واقفاً أنظر من شرفتى . . حيثًا أشرقت الشمس على تيجان الأشجار المورقة . وبينًا أنا دائب على تأمل فى الشمس ، بدالى كاأن نقابا أسدل دون عينى . ورأيت العالم يستحم فى جاء ليس له شبيه ، وأمواج الحال والسرور ترتفع من كل مكان .

وفى لحظة عبرت هذه الروية أطواء الحزن والاعياء التي غلفت قلبي فغمرته مهذا الضوء العالمي . . وحين كتبت هذه الأسطر :

و لا أدرى كيف فتح قلبي فجا"ة أبوابه ،

لتلجه حمهورالعوالم تتدافع في مواكبها ، وتحيي بعضها بعضا .

لم تكن وليدة مبالغة شعرية فى معنى من معانبها ٤ .

والشعر عنده تصوير لوجيب القلب ، تلقائياً ، ودون مذهب أو رموز محددة :

ما يكتبه الشاعر بجب تقبله كما هو ، كاأنه لحن . . أو تعرف معنى الصيحة الأولى للطفل الوليد ؟ إن شعرى مثل هذه الصيحة ، أنه استجابة الروح إلى النداء العالمي » .

و هذا النداء العالمي يتمثل في مظهر الجال في الطبيعة . والجال ــ فيما يرى تاجور ــ ذو ثنائية عجيبة ، فهو من جانبه الظاهر ، نشاط وجهد وعمل هائب وخضوع ، ومن جانبه الباطن ، راحة وسلام ومسرة . والحانب الأول بمثابة الله أو الله عنه أو الله عنه أو الله الله الآخر بمثابة الغاية . وهذه الثنائية البحجية الى هي مفتاح كثير من أشعاره ، وأساس من أهم الأسس لوجهته في فهم الحال ، هي التي يشرحها في مجموعة دروسه التي حمت في كتاب أطلق عليه إسم (سادانا) فني فصل من فصوله عنوانه : ( تحقيق المرء وجوده بالحب الشرح و تاجور ، فهمه لثنائية الحال في الطبيعة قائلا : ( ألا يبدو عجيباً حقاً أن يكون للطبيعة – في وقت معاً – هذان المظهران المتضادان من عبودية أن يكون للطبيعة – في وقت معاً – هذان المظهران المتضادان من عبودية وحوية ؟ فهي تمثل العمل والحهد من جانب ، والراحة والفراغ من جانب

فهى من خارجها نشاط لا انقطاع له ، ومن باطنها صمت وسلام . . انظر مثلا إلى الزهرة . فمهما بدت حميلة فهى مدفوعة إلى أداء خدمة كبيرة. وشكلها ولونها مهيآن تماما لوظيفتها . وعليها أن تنتهى فى تطورها النافع إلى ثمرة ، وإلا قطعت استمرار الحياة النبائية ، فتصبح الأرض عما قليل صعراء قاحلة . ولون الزهرة وعطرها ليسا إلا سبباً لهذا الإخصاب . وعلى أثر تلقيح النحلة لها، لا يلبث أن يحين وقت الإثمار، فتسقط أوراقها الرقيقة ، وتضطرها ضرورة اقتصادية قاسية إلى التخلى عن عطرها العذب . فلا يبتى لديها – بعد – من وقت لتعرض فى الشمس حليبها ، إذ هى مقهورة سلغاً .

لا فإذا نظرنا إلى الطبيعة من خارجها بدت الضرورة هي الدافع الوحيد الذي يسيطر على كل شئ ، وبه تتحول البرعمة إلى زهرة ، والزهرة إلى ثمرة ، وبه تنثر الثمرة في الأرض بدور إنتاج ينبت من جديد، وبه تتابع سلسلة الحلقة التي لا انقطاع لها من نشاط إلى نشاط . .

ولـــكن هذه الزهرة نفسها تتجه إلى قلب الإنسان ، فلا يلبث أن تمحى
 مسائلة النفع العملى ، فها هى ذى سرعان ماتصبح رمزاً للراحة والفراغ من
 العمل . وهـــكذا تكون الزهرة ــ التى هى مظهر نشاط لا ينقطع ــ هى

التعبير الكامل من جانبها الآخر عن الهدوء والحمال ع. ألا يذكرنا هذا بتفريق كانت بين النفعة وغائية الحمال ، أو بتفريق شوبهور بين الدافع وهدوء النفس وراحها ؟ ولسكن أصالة تاجور في بيان ثنائية الطبيعة وربط هذه الثنائية بمعنى الحمال واضحة كل الوضوح. وتتمثل نشوة الشاعر على تأمله في هذا التدفق الحيوى لظاهر الحمال سفى حركته وإمحائه المزدوج سفى القطعة التاسعة والستن من ديوانه و جيننجالى ع ، أو و القربان الغنائي القدسى » ،

« نهر الحياة الذي ينساب في ثنايا عروق ليلا ولهاراً ، هو نفسه الذي ينساب في ثنايا العالم ، في نبضات موقعة .

هده الحياة نفسها هي التي تثبت - من ثنايا التراب - مسرتها أعواداً من عشب لا عداد لها ، وتتدفق أمواجاً هادرة من أوراق وزهور - هذه الحياة نفسها التي يهدهدها المد والجزر في محبط مهد الولادة والموت . . . . وكذلك قوله في المقطوعة التالية :

« كل شئ يسرع فى مسيره ، دون توقف ، ودون نظر إلى الوراء ، ودون أن يتسى لأية قدرة أن تعيقه ، كل الأشياء تغذ فى السير ــ ويقبل كل فصل من الفصول يوقع الحطى على هذه الموسيق التى لا يعروها اعياء ، ثم يمضى عابراً ــ وتنسال الألوان والأغنام والعطور شلالات لا نهائية فى فيض مسرة تتوزع وتستسلم وتموت فى كل لحظة » .

والراحة ، أو السلام الذي يشف عنه الحال في جانبه الباطني ، هو الصورة الصغرى من السلام الأسمى الذي يتاح لمن يعرف الحال الأقلس . وهذا المعنى أو ضح ما يكون في هذه القطعة السابعة والستين من نفس الديوان مخاطب فها الشاعر الله.

و أنت السهاء ، وأنت العش كذلك . يامن أنت البديع في حمالك ! هنا في
 العش والألوان والأصوات والعطور ليس سوى حبك الذي يحوط الروح .

و ها هو ذا الصباح قد أقبل وفى يده البمنى سلة من ذهب مثقلة بالمحليل المجال كى يزين مها الأرض فى صمت .

وهاهو ذا المساء يقبل ، من دروب عذراء ، على المروج الحالية التى
 هجرتها القطعان ، حاملا في جرته اللهبية طراوة شراب الهدوء ، موجة من
 عيط الراحة ، مغروفة من الضفة الغربية .

ولـــكن هناك ، هناك ، حيث تنفسح السهاء لا نهائية ، كى تحلق.
 الروح ، هناك يسيطر البهاء الناصع غير مسوس . لم يعد ثم ليل ولا نهار ،
 ولا أشكال ولا ألوان وليس ثم كلام ، ليس ثم كلام ،

وثنائية الدلالة الجالية – كما عبر عنها تاجور – تستلزم الإستجابة إليها أن يكون المولع بالجال نشيطاً عاملا ، دائب العمل والنشاط ، لغاية هي الراحة والممدوء والسعادة النفسية .

وهذه الدلالة الحالية واضحة فى أن الحال عار موقوت . وواجب المتأمل أن يستجليه فى عبوره ، قبل أن يفنى فناء الزمان فى هذه الحياة الموقوتة . فتاجور ينفر من الزهد الصوفى ، ومن الإنطواء على النفس وهجر العالم . إذ أن تلك السلبية المطلقة لا تتفق و زعة تاجور الإيجابية التواقة . ومسرحية تاجور الشعرية التى عنوائها : الزاهد (سانياسى ) موضوعها أن الخلاص إنما يكون فى انسجام المرء مع الطبيعة واتحاده مع ماتهدف إليه حركتها وما تهدف إليه قوانينا ، ولا يكون هذا الخلاص أبدا فى انتباذ المرء مكاناً قصياً خارج العالم ، وانعزاله دونه . ويعبر تاجور عن نفس المعنى فى قطعته الثالثة والسبعين من جيتنجالى ، فيقول :

و ليس الحلاص في رأبي بالزهد . أشعر بعناق الحرية في آلاف من روابط اللذائذ »

د حين تترع أنت هذه الكائس الخزفية حتى تفيض ، إنما تصب لى
 فيضاً منعشاً من خرتك الغنية بالألوان والعطور .

## \_ 187 \_

كلالن أغلق أبدا أمامك أبواب حواسى ! فلذائذ البصر والسمع واللمس سوف تحمل إلى نشوة لذتك .

نعم ، سوف تحترق أوهاى كلها فى إشراقة المسرة ، وسوف تنضيح · رغباتى كلها ثماراً من الحب .

وينعى تاجور على النساك الذين يعيشون فى أوهام حين يزعمون أنحب الله وعبادته يستلزمان هجر البيت والأسرة، والإلتجاء إلى العزلة والزهد، ويصور تاجور هذا المعنى فى القطعة الخامسة والسبعين من ديوانه : البستانى ، فيقول :

 ه متف رجل ، وهنا ، حين تطلع لأن يكون ناسكاً : «آن أن أهجر بيتى ، بحثاً عن الله ، آه ، من الذى شدنى إلى هنا ، إلى الأوهام ، زمناً طويلا ؟ .

و وهمس الله : ﴾ أنا ﴾ ، غمر أن أذنى الرجل كانتا موقورتين .

وكانت امرأته على صريرها ، إلى جانبه ، مضبعة فى هدوءودعة ، وعلى صدرها ينام طفل صغير .

وقال الرجل : من أنت يامن مكرت بي ملياً ؟ وأجاب الصوت قائلا : « هو الله » ، ولمسكن الرجل لم يسمع أبداً .

وبكى الطفل قى حلمه ، وأوى إلى أمه .

وأمر الله : « قف أيها المعتوه ، لا تهجر بيتك » ، ولسكن الرجل لم يسمع كذلك .

و تهد الله ، وقال فی أسی : د لماذا محسب عبدی ، وهو بنائی عبی ، أنه بیحث عنی ؟ . وإذا تتبعنا أشعار تاجور في دواوينه ، قطعنا با نه ليس لها نظام زمى يتسق ومراحل حياته ، وتطوره في إدراكه للحب ، وصنوف تساميه فها : فهى في دواوينه خليط من حب حسى ، وحب روحى ، وحب إلهي .. في قطع شعرية متجاورة . فهو يعود من نوع من الحب إلى آخر في غير اطراد وتساوق . وعلينا أن نبدأ من قوله الذي أوردناه له في ذكريات شبابه المبكر ، وأن نسر مع منطق الطبيعة الإنسانية ، كي نستشف تطوره في حبه الإنساني ، وفي حبه الطبيعة ، وتوسعه في معنى الحب ، وتساميه به :

وقد تفتحت أحاسيس ( تاجور ) على الحياة ولذائذها ، وقد استجاب لنداء الطبيعة ، فلبي رغبة أحاسيسه العارمة . وقد صور صنوفاً من الحب الحسي ، حب النساء والملذات .

وهذا يجال مطروق لا نريد أن نطيل فيه . وفيه تتر امى سمات مشتركة بينه وبين الرومانتيكيين فى مادة التجارب . وأهم هذه السمات « هروب الزمن» وما يتبعه من وجوب المبادرة إلى المتعة . ونذكر مثلا لذلك هذه الأبيات من القطعة السادمة والأربعين من ديوانه : البستانى :

إن الشباب يذوى ، عاما فعاما ، وأيام الربيع زائلة ، والورد الغض يموت من لاشيخ .

يا أحبى إننا جميعاً فانون . أمن الحكمة أن يحطم المرء قلبه من أجل من استأثرت دونه بقلها وولت ؟ إن الزمن قصير .. لا أملك سوى أن أرقا « دمعى ، وأغير نغم نشيدى . إن الزمن قصير » .

وكذلك قوله فى القطعة الثامنة والستين من نفس الديوان : د ... إن الوردة تصوح وتموت ، ولكن على من محمل الوردة ألا يدأب على بكائها . ثذكر هذا ، أيها الأخ ، وتمتع ... ، ألا يذكرنا هذا كله .. في وضوح ... ، غواطر شكسبير في أغنيته الثانية عشرة ، أو ببعض أغنيات و رونسار ، لل حبيبته ؟

ولا يلبث تاجور أن يتعمق في معنى الحب ، ويوسع دائرته . أما التعمق فيه فحسبنا أن نذكر أنه يبغى صلة الروح بالروح ، وتجاوب القلب مع القلب ، نافراً من الوقوف عند حدود اللذة الحسدية ، كما في هذه القطعة الفريدة من ديوانه : البستاني (القطعة 29) :

أشد على بدمها بقبضتي ، وأضمها في قوة إلى صدري .

وأحاول أن أملاً ذراعی بجالها ، وأنهب بقبلاتی ابتسامتها ، وأشرب بعینی نظرانها .

واأسفا! أن كل هذا؟ من يستطيع أن يقهر زرقة السهاء؟

أحاول أن أشد وثاق الحال إلى ، ولكنه يفلت منى ، ولميترك بين يدى سوى الحسدوحده .

و فى اضطراب وإعياء أسقط على الأرض.

ليف يستطيع الجسد أن يلمس الوردة التي لايقوى على لمسها سوى الروح؟».

وأما التوسع فى معنى الحب ، فإن تاجور يعم الحب حتى يشمل حب الأسرة ، والحيساة الهادئة الوديعة ، والطفولة والأطفال ( وقد خصص لأغنيات الطفولة ديوانه : الهلال ) ، وحب العمل والكفاح ، والحنو على الحيوان .. على أن يتجرد الحب فى كل ذلك عن الأثرة ، لأن الأثرة إماتة للحب . ويطول بنا المقال لو استشهدنا لكل أنواع هذا الحب الفسيح ذى الأثرة والنفعية . وحسبنا أن نذكر هذه القطعة القصيرة التى فها يصور وتاجور هحب الأثرة والنفعية ، وقضاءهما على الحب والمحبوب : • لم انطفا المصباح ؟ سب الأثرة والنفعية ، وقضاءهما على الحب والمحبوب : • لم انطفا المصباح ؟ لقد أحطته بمعطنى ، ليكون بمنجى عن الربح ، ولذا انطفا المصباح ... لم نفب النهر ؟ - لقد شعت سدا فى مجراه لأفيد منه وحدى ، لوردة - لم نضب النهر ؟ - لقد وضعت سدا فى مجراه لأفيد منه وحدى ، ولهذا نضب النهر . - لم انقطع وتر المعزف ؟ - لقد حاولت أن أضر ب عليه نها أقوى مما يطيق ، ولهذا انقطع وتر المعزف ؟ ..

ومها تكن العاطفة ، فهى خبر وأجدى من العلم . لأنها ثراء وخصب ، ورغبة وقلق ، وطريق للتوقان الذي يننى الحواس ، ويفتح أبواباً جدبدة

للمعرفة العليا . أما العلم وحده ، المقصور على المعارف الأرضية ، فليس فيه غناء للروح . وهنا نرى فى القطعة الثانية والأربعين من ديوانه : البستانى ، صرخة ثائرة مدوية ، تذكر عن قرب بصيحات ه فاوست ، الآسية ، فى مطلع مسرحية فاوست الأولى ، لحوته . ولعل مثل هذه الصيحات هى البدء ، أو مثابة البدء فى التساى بالحب الإنسانى وحب الطبيعة لدى تاجور ، كى يصل فها بعد إلى أبعد غايات الحب .

وهنا لابد أن نعود إلى النظرة الميتافيزيقية لتاجور ، وصلتها بهذا النوع . الآخر والأخرمن الحب عنده . فالحب إشعاعة إلهية هبطت للمرء من السياء وهو طربق الحلود الحق .

والحب أيضا يوصف به الله . فالحب هو العلة الغائية للإرادة . وفي العالم يتمثل الوعي العيني للإرادة الإلهية . وهذه بجالات مطروقة في فلسفات التصرف جيعها من شرقية وغربية . وفي كتب و الأوبانيشاد ، الهندية شرح المعادلة بين الروح الإنسانية والحقيقة العليا أو الروح العالمية ، أو براهما . ولذلك كان الله عب من الناس طاعته . فهو يسائم ذلك . ولهذا خلقهم . وليس في هذا أصالة تلكر لتاجور . ولذا لا نريد الإطالة بشرح هذه الفلسفة وتلافي كثير من المتصوفة والفلاسفة عندها ، من شرقيين وغربيين . وإنما نقصد إلى جلاء أصالة تاجور في تصويرها ، وفي توثيق الصلة بين هذا النوع من الحب والصفاء الروحي ، والنزعة الإنسانية . فتاجور ، عثابة و قصبة الناي ، التي علوها الله عوسيقاه . ولذلك يسمى و تاجور ، الله شاعراً . والإنسان هو قصيدة الله على الشعرية الحية . يقول و تاجور ، في القطعة السابعة من و جينخالي ، : و . . . أي مولاي الشاعر ؛ لقد جلست دون قدميك ، لا لشي سوى أن أرد حياتي مولاي الشاعر ؛ لقد جلست دون قدميك ، لا لشي سوى أن أرد حياتي بسيطة مستقيمة ، شبيهة بقصبة الناي ، حتى يمكن أن تملأها أنت بموسيقاك بسيطة مستقيمة ، شبيهة بقصبة الناي ، حتى يمكن أن تملأها أنت بموسيقاك فالحب متبادل بين الله والناس ، مجمهم ويجونه .

د أى شراب إلهى تا مل أنت ، يا إلهى ، من كا س حياتى التى تفيض
 متر عـــة ٩

د أهده متعتك في أن ترى إبداعك في عينى ، وأن تصغى صامتاً إلى ألحانك الموقعة على حواشي أذنى ؟

د يتحول عالمك إلى كلمات السكب فى فكرى ، تصلها مسرئك
 بالألحان . وتستسلم أنت إلى حبا ، وآنذاك تعى أنت فى عدوبتك الكاملة » .

و و العذوبة الكاملة ، التى اختم بها قطعته السابقة ــ و هى القطعة الخامسة والستون من جيتنجالى ــ هى قضية هامة فى شعر تاجور ، إذ هى مطلب مشرك من الله والناس ، ينشدها الحلق ، كما ينشدها الحالق . وكان بمكن أن يوجد الحلق منذ البدء وقد توافرت له هـــله العلوبة الكاملة ، لولاً حكمة خفيت على الملائسكة أنفسهم ، حين عابوا الحليقة فى بدئها بائه ينقصها ضرب من الكمـــال لم يفهموه . ويصور و تاجور ، هذا المعنى اللطيف الحلالة المحمد تصويراً رائماً فى هذه القطعة الرمزية التى لابد من ذكرها هنا كاملة ليفهم معناها الدقيق فى ضوء ما شرحنا ، ( وهى القطعة الثامنة والسبعون من جيئنجــالى ) :

 و حين كانت الحليقة جديدة ، وكانت النجوم تتأثل أول العهد ببائها ، عقد الآلهـــة اجتماعهم في السماء ، وتغنوا منشدين : و بالصورة الكمـــال ! باللمسرة النقية ! .

« ولكن أحد الآلهة صاح فجاءة : (يبدو أن ثمة ثلمة في هاده السلسلة
 من الضوء ، وأن نجماً من النجوم قد فقد ) .

وانقطع وتر ذهبى من معزف الآلهة ، فتوقف غناؤهم ، وأخلو
 يبكون مدعورين ، قاثلن : نعم ، كان هذا النجم أروع نجم ، وقد ضاع
 هذا النجم ، وهو مجد السموات كلها ! .

 وقد يبدو محمراً تعدد الآلهة فى القطعة السابقة على نحو لم نعهده فى شعر « تاجور » الموحد ، ولكن على القارىء أن يعد الآلهة فى القطعة بمثابة الملائكة . وهذا المعنى ما خوذ من أقدم الكتب الدينية الهندية : « ربيج – فيدا » الذى نقرأ فيه هذه الأسطر :

( من يعرف هذه الأشياء ؟ من يستطيع أن يتحدث عنها ؟ من أين أتت ؟ وما هذه الخليقة ؟ إن الآلهة أنفسهم قد صدروا فى وجودهم عنه 1 هو ؟ . . ولكنه 2 هو ؛ الذى يعرف كيف وجدت الخليقة ) .

ولهذا نرى - حين نتائمل فى دلالة القطعة السابقة - أنها تصور ، شعرياً وفى روعة بالغة ، قضية بدء الحليقة واعتراض إبليس من بين الملائكة عليها . على أن فيها بعد ذلك دلالة على ماسماه تاجور و العدوبة الكاملة ، المنشودة من الله والناس ، وبها تعود الحليقة فى تطورها إلى كما لها فى الروعة والبهاء . وهذا الكمال منشود عن طريق الحب الكامل بين الناس ، وبينهم وبين الله وفى سبيلها . ويسائل الله الناس أن يعطوه من ذات أنفسهم .

فهو هنا سائل . ويعبر ٥ تاجور ، عن هذا المعنى ـ رمزاً ـ فى قطعة رائعة أخرى ، هى القطعة الحمسون من جيتنجـالى ، وفيها مضى الشاعر ـ يستجدى من ياب إلى باب ، فلاحت له مركبة ملك الملوك الذهبية ، فاتخذ يعلل نفسه بانتهاء بوسه حن توقفت المركبة تجاهه ، ونزل منها ملك الملوك يبتسم له . وكم كانت دهشة الشاعر حين مد ملك الملوك إليــه يده طالبا من الشاعر نفسه العطاء . . ٥ آه ! يالها من إعاءة علوية تلك التي فعلت ، أن تمد يدك إلى المنسول لتستجدى منه ! وقد ارتبكت ، واضطربت، وأخبراً أخذت من جرابي حبة قمع صغيرة ومنحتك إياها .

ولكن كم كانت دهشى كبيرة ، آخر النهار ، حين أفرغت جرابى ،
 فوجدت حبة صغيرة من ذهب بين كومة الحبات الحقيرة . آنداك بكيت
 بكاء مراً ، مفكراً : ليننى أوتيت الشجاعة لأمنحها نفسى كلها ! ! » .

وهذه العذوية المفقودة هي ضلة المحب ، وهي شائعة في الكون كله ، وعلى عثور الفرد عليها يتوقف كماله ، وعلى اهتداء الناس كلهم إليها يتوقف توافر الكمال للكون . وقد رأينا كيف يسائها الله الناس في القطعة السابقة . ويعبر عبها في تاجور ، أيضاً في القطعة السادسة والستين من ديوانه : البهتاني ، باثنها شبهة حجر الفلاسفة في القدم ، تبحث عبها المحانين عب الله والجنون في تلك القطعة في معناه الفلسفي المائلوف عند الأفلوطينيين وفلاسفة المسلمين ) — وكان هذا المحنون قد شد عليه زناراً من حديد ، وتعود أن يلتقط الأحجار ليقدح بها زناده ، ثم يلقى بها دون أن يعبرها التفاتاً . وكم كانت دهشته كبيرة حين صاح به طفل في طريقه : كيف عثرت على هذا الزنار اللهني الذي تطوق به خصرك ؟ ونظر المحنون إلى زناره فوجد أنه تحول إلى ذهب حقيقي ، على أثر قلحه عجر من الأحجار الكثيرة التي رمي تحول إلى ذهب حقيقي ، على أثر قلحه عجر من الأحجار الكثيرة التي رمي على حجر الفلاسفة ثم أضاعه ! ! » وفي القطعة السابقة رمزية عيقة ، تكشف عن جانب آخر من أصالة و تاجور » ، على الرغم من أنها تذكرنا بقصة عن جانب آخر من أصالة و تاجور » ، على الرغم من أنها تذكرنا بقصة و آندرسون » القصرة : « شجرة الساء » .

والعدوبة المفقودة ، الشائعة في الكون كله ، ينشدها المحب في جمال الطبيعة ، وفي النور ، ومن ثم يتغنى و تاجور ، بالنور ، في نشوة يشوبها الفلق ، وهذا القلق مشبوب بالرغبة الملحة ، والتوقان الظاميء إلى الضالة الموجودة المفقودة . وهذا هو المغزى الرمزى لمسرحية تاجور : ومكتب البريد » . وفيها أن طفلا مريضاً يعروه قلق آمل ، إذ ينتظر رسالة من الملك . وبجلس الطفل في شرفته يسائل المارين اللدين يبدمون في الحديث معه كارهين أولا ، ثم لايلبثون أن يا نسوا بعذب حديث الطفولة يدفنون فيه همومهم . ويرى الطفل أن الرسالة المنتظرة لابد أن تصل إليه ، ولكم الاتصل إليه أبداً . وعند احتضار الطفل ، عثل الملك أمامه ، دون أن يذكر اسمه ، ولكن الطفل يعرفه عسه الباطني . وكان القطعة الرابعة والأربعن من وجيتنجال ، شرح لرمزية هذه المسرحية وفيها يقول تاجور : وهذه هي لذي : أن أنتظر وأرقب هكذا على حافة الطريق ، حيث يسعى الظل وراء النور ، ويا تي المطر عقب الصيف .

و يحييني رسل من سموات أخرى ، ثم يسرعون في مسيرهم على طول
 الطريق . ويفيض قلبي نشوة ولاتزال أنفاس النسيم العابر عذبة .

ومن الفجر حتى الغروب ، أظل واقفاً أمام بابى ، وأعلم أن اللحظة
 السعيدة سوف تقدم فجأة حيث تتاح لى الروية .

على أنى أبتسم وأتغنى ، وحيداً جد وحيد ، على أن الفضاء حافل
 بشذا الوعد ، .

ويبدأ و تاجور و ... في سبيل نشدان و هذه العذوبة ... رحلة رمزية صوفية ، يصورها في القطعة الثانية والأربعين من نفس الديوان ، ولارفيق فيها سوى الله ، ليصل إلى شاطىء الأبدية ، فتكتمل له المحبة . والرحلة طويلة ، يرافقه فيها التوقان المشبوب ، ينشده في جمال الطبيعة (القطعة ٨١) وغاصة في النور . ففي القطعة السابعة والعشرين نرى نفساً تواقة للضوء ، وغاصة في النور ، ففي القطعة السابعة والعشرين نرى نفساً تواقة للضوء ،

فى حين نراه فى القطعة السابعة والخمسين قد استقرت نفسه ، وهدأ ، إذ بدأ يعثر على النور الحبيب .

وفى محيط هذا الضوء يغيب الشاعر فى نشوة روحية ، نشوة تذكرنا بنوع من الحلول والتوحد مع روح ألحياة العالمى . وتذكرنا معانى القطعة التاسعة والستين من نفس الديوان ، فى معانيها وموضوعها ، بمطلع مسرحية فاوست الثانية لجوته .

وكتا نود أن نقارن بينهما مقارنة طويلة ، لولا ضيق المقام . . ونكتفى بذكر هذه الجمل من جوته :

و تنبض دقات الحياة محيوية جديدة ، لتحيى فى تقوى هذا الفجر الأثيرى ، وأنت أيمًا الأرض ، تبقين فى هذه الليلة كعهدى ، وتتنفسين أنفاساً جديدة ذات طراوة دون قدى ، وقد بدأت تحوطينى بلذة وتثيرين وتحركين فى عزماً قاهراً على أن أدأب فى جهدى نحو الوجود الأعلى . . . .

وهاهو ذا و تاجور ، يشعر بوماً ، بتفتح ما سماه من قبل : و العذوبة

الكاملة » ــ فى معناها الذى شرحناه ــ فيصفها فى هذه القطعة ( ٢٠ من نفس الديوان ) :

د فى اليوم اللـى تفتحت فيه زهرة اللونس ، وا أسفاه ! ، كان قلى يضرب على غير هدى دون أن أدرى . وكانت سلّى فارغة . وظلت الوردة مهملة .

ولكن في حين كان يستبد بي الحزن أحياناً ، كنت أستيقظ مفزعاً من
 حلمي ، فاشعر بالأثر العلب لأريج عطر غريب في ريح الجنوب .

 « وكانت هذه العلوبة المهمة ترد قلبي مريضاً من التوقان ، فكنت أخالي أتعرف فها أنفاس الصيف المشبوبة تحاول استشراف الكمال .

ولم أكن أدرى آنذاك أن هذا جد قريب ، وأنه لى ، وأن هذه
 العذوبة الكاملة قد تفتحت فى غور قلى نفسه » .

وهنا نعود إلى « سازانا ، لغرى « تاجور ، يقرر أن الحب لا يقف عند مظاهر الجمال ، وعند قدسية العمل ، وحب الإنسانية بمعانيها السابقة ، بل له غاية أعلى : « هذا الجانب من وجودنا الذي يقابل اللاهاية لا يقف أبداً في تطلبه عند حدود البهاء ، ولكنه يتجاوزه إلى الحرية ، والمسرة . وثم تتقطع سيطرة الضرورة .

وهمنا ـــ ثم ـــ ليس فى الشملك ، ولكن فى الوجود ، وأى وجود ؟ أن نتوحد مع براهما ، لأن شريعة اللانهاية ، هى شريعة التوحيد . . . .

وقد يقرب هذا التوحد من الفناء فى الله عند الصوفية ، ولكن عند الجور ، ثمرة الحب الإنجابي الذي ينهي نهايته الطبيعية فى طريق نشدان السعادة للإنسانية عن طريق ملء هذه الحياة بمشاعر الحنو والعطف ، والهيام بكل ما هو جميل فى معنى ثنائية الجمال ، على نحو ما رأينا فها سبق، فنهاية كل جهد وعطاء إليه وحده .

 « النهر يتم عمله اليوى ، ويتعجل مسره نحو الحقول والقرى ، ولكن مسيله الدائب ينعطف نحوك ليغسل قدميك . و والوردة تعطر الجو يا ربجها ، ولكن آخر خدماتها أن تهدى إليك نفسها ... إن عبادتك لا تفقر العالم .

 د وقصائد الشاعر تهدى إلى الناس المعانى التى تروقهم ، ولكن معناها الأخير هو أن تدل عليك ، .

ومعنى القطعة السابقة عميق ، ذلك أن الحب الإلهى لا ينافى الجهد والعمل والمتعة والسعادة القردية والجماعية ، يل إنه يستلزمها . ضر أن حاجة الروح إلى التحرر المطلق فى الله يدفعها إلى طلب ما شرحناه من و العلوبة الكاملة » . وهى الني يتشدها الله نخلق العالم لينهي إليه كاملا بكمائه ، وينشدها الصفوة من الناس ليشتركوا فى المتعة بهذا الكمال . . وهذه العلوبة هي التي تنقص العالم منذ خلقه ـ على نحو ما شرحنا ـ ولكما ستعود إلى هذا العالم فى خلق الخر ، عن طريق الصفاء ، ثم المحبة التي يتوحد بها العالم مع روحه ، والوصول الكامل إلمها لا يكون إلا بالموت .

وهنا يتعجل تاجور هذا الاتحاد بالموت. ويضيق مهروب الزمن في سبيل طلبه ، تواقاً إلى هذا الكمال. وفيه عمرج ألم الفراق بالرغبة والمحبة والنشوة ( انظر قطعي ٨٣ - ٨٤ ) وبالتوقان الجارف لتلك د العدوبة الكاملة ، طوال الحياة في هذا العالم ، هذا المسكن الضيق الجوانب لدى الروح السامية الرحيبة :

و في ترقب يائس ، سا دهب أبحث عن أثرها في كل جوانب مسكنى .
 و لكني لا أجدها .

و بینی الصغیر ، وما یخرج منه مرة ، لا یمکن أبداً أن أحصل علیه
 من جدید » .

د ولكن قصرك ، يارب ، رحيب . وبينها كنت أبحث في أثرها وصلت أمام بابك .

وأقف تحت القبة الذهبية من سائك في المساء ، وتحو وجهك أرفع
 عيني المليثين بالرغبة .

ه قد وصلت إلى شاطىء الأبدية ، حيث لا بمحى شىء بعد ــ لا أمل
 ولاسعادة ولا ذكرى وجــه يتراءى من خلال الدموع .

د آه ألا فلتغمس في هذا المحيط حياتي الجوفاء ، ألا فاجعلها تغوص في صميم هذا الفيض ، ولأشعر أخيراً بتلك العلوبة المفقودة في مجموع السكون كله » .

وهكذا يتغى و تاجور ، بالموت طريقاً السمو ، وعتبة الخلود ، وساعة حلوة القطاف ، وجبى الحصاد . وانطفاء لمصباح حن يشرق صبح ، وزفافاً المروح كائم عروس تسعى إلى سيدها منفردة في شوق ، بنحسر عنها المحهول ، أو كائم طفل ينتحب حين تنحيه أمه عن ثديها الأيمن ، كي عبد في الخطة التالية سلواه في ثديها الأيسر ، غناء هو أعذب وأروع ماعرفه شعر الإنسانية .

## ريائل إلى شاعرشاب

عتوى هذا الكتاب على عشر رسائل للشاعر التشيكى الألمانى المولد ريبر ماريا ريلكه ، اللدى ولد فى براج عام ١٨٢٥ ، وتوفى فى مونترو (بسويسرا) عام ١٩٢٦ ، بعد أن عاش حياة جاهدة لم تعرف الهلوء والاستقرار ، أحال فيها عناءه وآلامه ثمرات فنية ناضجة فى أشعاره وقصصه ورسائله . وقد وجه هذه الرسائل .. التى نحن بسبيل تقديمها الى شاعر ألمانى ناشىء هو فرانتز كابوس ، وكتبها إليه من بلاد تختلفة ، ما بين عام ١٩٠٧ وعام ١٩٠٨ وفيها يرعى مواهب هذا الشاعر الناشىء من جانبها الفي وجانبها الإنسانى فى وقت معاً .

وقد بهمنا أن نعرف كيف بدأت هذه الرسائل: فغى أواخو خريف عام ١٩٠٧ ، كان ذلك الشاعر الناشىء يجلس فى حديقة الأكادعية الحربية فى مدينة: وفير نوشتات ، بالنمسا ، وقد استغرق فى قراءته حتى لم يسكد يشعر بمقدم المدرس المدنى الوحيد بتلك الأكادعية: هاروشيك ، وجلوسه بجانبه . ثم إذا به يأخد الكتاب منه ، ويقلب صفحاته ، ويرنو متأملا فى الفضاء ثم يميل رأسه قائلا : هكلها صار تلميذنا رير ماريا ريلكه شاعراً بثم أخير ذلك الفتى - الذى لم يكن قد أكمل العشرين بعد - بطفولة رير ماريا ريلكه فى المدرسة الحربية فى مدينة : سانكت بولنن بالنمسا ، وكان قد أرسله إليها والداه ليصير ضابطاً . ولكن بنية ذلك الفتى النحيل ويستمر فى دراسته المدنية بمدينة لينزج ، وشهد له بانه كان موهوباً جاداً ليستمر فى دراسته المدنية بمدينة لينزج ، وشهد له بانه كان موهوباً جاداً ريثر ماريا ريلكه يطلب منه النصح وهو على - كما قال له - و عتبة مهة ريثر ماريا ريلكه يطلب منه النصح وهو على - كما قال له - و عتبة مهة شعرت أنها مضادة تماماً لميولى » .

وبعد بضعة أسابيع جاءه الرد فى مظروف يحمل طابع باريس وابتدأت بذلك هذه الرسائل الى كتبها ذلك الشاعر الإنسان لشخص لم يره ، و هى مهمة لفهم العالم الذى كان عيا فيه ريلكه ويعمل ، ومهمة كذلك للعقول النامية المتطورة اليوم وغداً » . وفها قد يكرر ريلكه نصائحه للشاعر الشاب ، ويعود إلى الفكرة نفسها من نواح غتلفة ولهذا نفضل عرض تحليل الشاب ، متحاشين مواطن عام لها ، مع إيجاز الملابسات التاريخية التى تتصل بها ، متحاشين مواطن التكرار ، ولقد استطاع أن يحسول عناءه وآلامه إلى ثمرات فنية ناضجة في أشعاره وقصصه كما تتضح من هذه الرسائل ومن إنتاج ريلكه كله .

لقد عانى ريلكه كثيراً فى السنوات الحمس التي قضاها فى المدرسة الحربية ، من زملائه ومدرسيه ، ومن نوع الحياة التي لم يكن مهيئا لها بفطرته ، وحين لطم لطمة شديدة على وجهه فى سن الرابعة عشرة ، قال فى صوت هادىء : و أتحملها كما تحملها عيسى ، فى صمت ودون شكاية ، وأدعو ربى الرحيم أن يساعمك ، فلم يقابل قوله بسوى ضحك السخرية . وكان ألمه الروحي أقوى من ألمه الجسمى حتى أنه كان بمضى ليالى فى البكاء . وقد نظم فى تلك الفترة أشعاراً لا تم عن أصالة ، ولكنه كان بحد فيها راحة ، وقد اقتنع خلال تعليمه الحربي با أنه ليس كالآخرين ، ولم يخلق ليعيش مثلهم .

وقد ترك تعليمه الحربي في سن الخامسة عشرة والنصف ليدرس في جامعة كارل فرديناند في يراج – الشريعة والفلسفة واللغة الألمانية وتاريخ الأدب ومبادىء القانون . وفي سن الثالثة والعشرين والرابعة والعشرين قام برحلين متواليتين لروسيا ، تعرف فيهما بكثير من الفنانين والمفكرين ، مهم تولستوى والشاعر الريفي دروشين ، ثم رحل إلى ووربسويد بالمانيا حيث تعرف بالفنان فوجلر ثم قابل كلارا ويستوف التي اتفسلها زوجه عام ١٩٠١ ، وكانت تجيد الرسم ، وقد أثرت فيه فجعلته بهوى فن الرسم ويولف فيه .

وتوجه ريلكه إلى باريس عام ١٩٠٢ وقد فتنته المدينة بجسورها وشوارعها

وأضوائها ومسارحها وشعبها ، ولكنه ما لبث أن أحس بالعداء والغربة ، فشبه باريس في مفاتها وجمالها وشرورها ببعض مدن التوراة التي أمر الله بتدميرها وشعر ينفسه وحيداً ونفر من الناس ، وهو يعبر عن كثير من مشاعره في تلك الفترة في كتابه النثرى الذي عنوانه : « مذكرات : مالت لوريدس بريج » وقد نشره لأول مرة عام ١٩١٠ – وفيه يتحدث عن البوس والحوف والموت وهجر جميع الناس ، ومحلل القلق النفسي في حالاته المتعددة ، ونحاصة من خلال صنوف الموت ، ويصف الناس على أثيم بوساء أو مرضي أو بجانين ، ومحتم ضرورة العزلة ، « ومالت لوريدس بريج » هو المؤلف نفسه . وموت « مالت » معناه تحلل شخصيته في ثنايا القلق الكوثي ، وهي التجربة السامية التي على الشاعر أن يتقبلها ويجتاز بعنول الموت إلى الحقيقة ، حيث عقبها ، وهي بدء وجود ديني أسمي وأرحب وأقرب إلى الحقيقة ، حيث يتحول الموت إلى عنصر وضعي يكمل الحياة . وسنجد هذه الحواطر كلها مبثوثة في ثنايا الرسائل التي تعرضها . وهي مفتاح شخصية الشاعر . وهاكته مبثوثة في ثنايا الرسائل التي تعرضها . وهي مفتاح شخصية الشاعر . وهاكته في ذلك العام يصف باريس بعد بضعة أشهر من استقراره مها :

النسبة لى تجربة شبيهة بالملىرسة الحربية ، وكما كانت تستولى على في تلك الآن الرعب من جديد ... في حالة من اضطراب لا يوصف ... تجاه كل ما يسمى : حياة » .

وقد أقام في باريس في الحي اللائيتي ، قريباً من السوربون ، في شارع و توليه ، وهو شارع ضيق ذو نوافد كثيرة تقرب من نافلته ، وتضاء أسياته بمصابيح الغاز المتنوجة الضوء . وانتقل بعد ذلك إلى شارع قريب منه ، يسمى شارع و لابيه دى ليبيه ، حيث كان يطل من نافلته في الدور الحامس ، فيرى الحدائق ، وصفوف المنازل وقبة و البانثيون ، ولكنه كان يشعر بانقباض نفسي أكثر من ذى قبل ، وإلى نهمه في القراءة في المكتبة الأهلية ، وتردده الدائب على المتاحف في تلك الفترة ، كان يشعر بإعياء ورهبة فيا يخص الإنتاج الفني ، ومخاصة حين يفكر أن عليه أن يكتب ليعيش :

إذ لم أرد قط سوى ذلك . . ولكنى مخلوق حيى ضائع لا عون لى و لأنى كنت حفاً طفلا حياً ضائعاً وبلون عون ه . . أو بمكن أن يبحث امروً عن عون له في مهنة يدوية هادئة نوعاً من الهدوء ، ولا يكون خائفاً بما بمكن أن تنضجه من نمرة في أعماق نفسه وراء كل حركة واضطراب . أفكر أحياناً أن هذه المهنة بمكن أن تكون هي المخرج لى ، لأنى أرى في وضوح مطرد دائماً أنه لا شيء أشق ولا أخطر لشخص مثلى من محاولة كسب عيشه بالكتابة . لن أستطيع أن أكره نفسي محال كي أكتب ، ومجرد وعبي لوجود علاقة ما بين كتابتى وحاجاتى وغدائى اليومى يكفى أن يصير العمل محالا لدى . أبداً . في الأيام السيئة ليست لدى سوى كلمات ميتة ، وهي بمثابة أجسام ثقيلة كل الثقل حتى إنى لا أمنطيع أن أكتب بها شيئاً ولا حتى رسالة . أليس هذا أمراً سيئاً هزيل القيمة ؟ ولكن هذا ما يريده الله في وسالة .

ذلك ما كتبه إلى و البن كى ، فى ١٣ من فيراير عام ١٩٠٣ ، قبل أن يكتب الرسالة الأولى من الرسائل التى نعرضها هنا يا ربعة أيام فحسب . واللهى يدعو إلى العجب والإعجاب أنه لم يدع هذه الملايسات المعوقة المثبطةلا تنعكس فى رسالته هذه ، بل تسامى فيها بمشاعره حرصاً على المواهب الناشئة فى الشاعر الشاب أن توأد فى مهدها وسنرى كيف تتراءى فى هذه الرسالة ، وفى الرسائل الأخرى جملة ، أصداء المشاق التى يعانبها ريلكه ، ولكن من جانبها الآخر ، جانب التساى بها واستخلاص العبرة منها كى تتحول حياة الناس بها إلى طريق أفضل ، على حد تعبره عن غايته من شعره وفنه كله .

وفى الرسالة الأولى غير ريلكه هذا الشاعر الناشىء أنه قرأ الأشعار النى أرسلها إليه ، ولحظ أنه ليس له فيها أسلوب أصيل ، على أنها تنم عن بدايات هادئة خبيتة لشىء شخصى ، وقد شعر بللك مخاصة فى القطعة التى عنوانها : و روحى ، وقطعة أخرى عن الفنان الإيطانى و ليوباردى ، وهى التى يتراءى فيها نوع من القرابة بين شخصية هذا الشاعر الناشىء وتفرد ذلك الفنان ألوع بالعزلة . وهو لا يعتزم بعد ذلك نقد شعره بالكلمات ، إذ أن نقد

الأعمال الفنية بالكلام أمر ضار وخطير ، ولا يستطاع بحال شرح العمل القبى لا بالكلمات ولا بالأحداث . لأن الأعمال الفنية باقية ، في حين تفيى الأحداث لا محالة . على أن رسالة الشاعر الشاب التي صاحبت أشعاره لم تحل من إشارة إلى أنواع من التصور والإدراكات لم يستطع ريلكه أن محددها تمام التحديد على الرغم من شعوره بها . ثم يطلب ريلكه من الشاعر ألا يضيق فرعاً إذا لم تنشر الصحف والمحلات شعره ، ويلومه لأنه يسائل الآخرين شيئاً من ذلك ، ويسائل أن يتخلى عن مثل هذه المشاعر :

و أنت تنظر فى خارج نفسك ، وهذا ما لا ينبغى أن تفعله الآن . . وليس أمامك سوى طريق واحد ، هو أن تسلك طريقك فى أعماق ذاتك . احث عن السبب الذى يدعوك إلى الكتابة وتبن ما إذا كانت جدوره ثابتة ممتدة فى أعمق مكان من قلبك وأحط نفسك علماً مما إذا كنت سموت حتماً إذا أنكر امرو عليك حق الكتابة وأسال على الأخص نفسك فى أهداً ساعة من الكيل : أو بجب أن أكتب ؟ وأسر أغوار نفسك من أعمق إجابة » .

ونصيحة ريلكه الثانية الشاعر الشاب هي أن عليه أن يقترب من الطبيعة ، وأن محاول أن يقول ما يرى كا نه أول إنسان يزاه ، عن تجربة مباشرة له ، وعن شعور أصيل من حب أو بغض . ومن أهم النصائح التي يسديها إليه ألا يكتب و أشعار حب ، لأنها سهلة ، ومواطن مشتركة ، والأصالة فيها صعبة لأنها تتطلب من الشاعر قوة مراس كاملة النضوج كي ينتج فيها شيئاً يشف عن ذات نفسه ، لأن الفكر التي تتوارد عليه فيها موروثات ضخمة حيدة ، بل رفيعة . .

د ولهذا انج بنفسك من هذه الموضوعات العامة ، وابحث عن تلك الني تمدك بها شنون حياتك اليومية ، صف أحزانك ورغباتك ، وأفكارك العابرة ، وعقيدتك في نوع من الحمال - صف كل ذلك في صدق المغرم الهادىء المتواضع ، وأفد في التعبير عن ذات نفسك عن الأشياء التي تجدها في عيطك ، وفي صور أحلامك . وفي الموضوعات التي تحفل بها ذاكرتك . وإذا بدا لك أن حياتك اليومية قد أعوزها ذلك ، فلا تلمها ، ولم نفسك ،

وأخير نفسك با نلك لست على قدر من الشاعرية تهيب بها بما في حياتك اليومية من صنوف البراء ، ذلك أنه لاعوز لدى الفنان الحالق ، ولاوجود لديه لكان قفر لا طائل فيه . وحى لوكنت في سجن لا تدع حوائطه شيئاً من أصوات العالم تصل إليك – ألم تزل لديك إذن ، طفولتك ، تلك القنية الملائكية ، وموطن كنز اللكريات ؟ فأعرها انتباهك . وحاول أن تبعث الأحاسيس المغمورة في ذلك الماضي الرحب ، فستنمو شخصيتك نمواً أكيداً مطرداً ، ومتنفسح عزلتك ، وتصبح موطناً داكناً ، دونه تمضي ضجة الآخرين بعيداً بمناكى عنه . وإذا صدرت أشعارك عن توجه منك إلى ذات نفسك ، وعن استغراق في عالمك الحاص بك ، فلن يعرض لك أن نسال إنساناً آخر عما إذا كانت أشعارك جيدة ، ولا أن تحمل المحلات على الإهمام بنشرها ه .

وعند ريلكه أن العمل الفنى طيب ما نبع من الضرورة . وفي طبيعة مصدره هذه يكمن الحكم عليه لا شيء آخر . .

الملا ، ياصديقى العزيز ، لا أعرف نصيحة لك أخرى سوى هذه :
 أن تغوص فى نفسك ، وتخبر أعماقك التى هى مصدر حياتك ، ومتجد فى منبعها الإجابة عن السؤال عما بجب عليك أن تخلقه » .

وإذن ، على المرء أن يتحمل مسئولية موهيته فى أن يكون فناناً ، إذ انضح له أنه يلبى فى عمله ضرورة باطنه ملحة ، ذلك أن الفنان بجب أن يكون هو نفسه عالمه الخاص به ، وأن بجد كل شيء فى ذات نفسه ، ثم فى الطبيعة التى ربط نفسه بها ، دون أن يطلب من الآخرين تقديراً أو مثوبة . وعليه أن يحفظ بنموه الهادىء الجاد من خلال جهده ، ولن يستطيع إزعاج هذا النمو با عنف من أن ينظر فى خارج نطاق نفسه ، متوقعاً الإجابة عن أسئلة رما تستطيع الإجابة عن أسئلة .

ولكن بعد أن تسر غور نفسك ، وبعد أن تغوص فى عزلتك الباطنة ،
 رعا تجد أن عليك أن تتخلى عن أن تكون شاعراً ( ويكفى – كما سبق أن

قلت ــ أن يشعر المرء أنه يستطيع أن يحيا بدون أن يكتب ) ، وإذن على هذا المرء ألا محاول الكتابة إطلاقاً » .

ذاك موجز واف الرسالة الأولى ، ولما فيها من نصائح لا تبلى قيمتها ، ونرى أن الشعراء الناشتين في أى مكان ، وبخاصة لدينا ، في أشد الحاجة إلى وضعها دائماً نصب أعيتهم .

والرسالة الثانية من أهم الرسائل كتبها ريلكه إلى الشاعر الشاب في الخامس من أبريل عام ١٩٠٣ من و فير بجيو » في إيطاليا ، قريباً من و بيزا » على شط البحر ، حيث غرق الشاعر و شيلي » منذ مائة سنة وكان ريلكه قد زار هذا المكان من قبل ، عام ١٨٩٨ م حيث كتب : و أحلام الفتيات ، والمسودة الأولى للأمرة البيضاء . وقسد أوى إلى هسذا المكان ثانية بعد أن مرض من تأثير شتاء باريس على صحته . وكان مشغولا بالقراءة ، ومخاصة قراءته للكاتب الدائم كي جاكوبسن ، اللهي يتحدث عنه في هذه الرسالة . وكثيراً ماكان بهرب من صحب و فندق فلورنسا » اللهي كان يقيم فيه ، ومن هدير الأمواج ، ليلهب إلى الغابة حيث بجلس تحت شجرة ضخمة ومن هدير الأمواج ، ليلهب إلى الغابة حيث بجلس تحت شجرة ضخمة مائلة .

وحيداً ساعات طويلة ، كائنه في أول يوم من خلق المسالم ، .
 وما أن استقر به المقام حتى كتب إلى زوجته كلارا يقول :

و ها نظ أشعر قليلا بوحدثى من جديد ، ولا أشك فى أنها لن تستر عنى
شهيئا مما أنشد إذا أصغيت إلها فى عمق بعد أن تجددت قواى .

وبعد أربع ليال كتب إليها رسالة أخرى يقول فيها :

على كل امرىء أن بجد فى عمله نقطة ارتكاز لحياته ، ومن ثم يكون
 قادرا على النمو باطراد ما أستطاع . . . . .

ثم وجه هذه الرسالة الثانية إلى الشاعر الشاب ، يعتذر فى أولها عن تاخره فى الرد على رسالته التى وصلته فى ٢٤ من فبراير ، باأنه كان مريضاً ، وأنه أتى إلى شط البحر ينشد الصحة التى لم يظفر مها بعد . ويساأله بعد ذلك أن يعفو عنه فى أن إجابته فى رسائله ليس فيها غناء ، وأنَّها تتركه صفر البدين . .

و إذ في أعمق الأشباء وأهمها نبقي في وحدة لا سبيل إلى وصفها ، .

ثم يسوق له نصيحتين : أولاهما كيف يستخدم السخرية فيا يكتب والآخرى خاصة ببعض ما ينبغي أن يقرأ .

أما السخرية فينصحه بالتحرر منها ، وألا يدعها تسيطر عليه ، ومخاصة في غير اللحظات الحالقة ، ولكن له في اللحظات الحالقة أن يستخلمها وسيلة من الوسائل ، على أن تكون نقية غير مدنسة فإذا أحس من نفسه أنه ألف السخرية ، وتعودها فعليه أن يهرأ منها بالنظر في الأعماق ، وفي الأشياء الكبيرة الجادة ، حيث لا تلج السخرية أبداً ، ولكن المرء قلد يشعر بأن السخرية تنبع ضرورة من طبيعته بتأثير الأشياء الجادة نفسها . وذلك أن الأمور الجدية إما أن تسقط عنها السخرية ( إذا كانت شيئاً عارضاً ) ، وإلا قويت ، إذا كانت أصيلة ، فتصبح أداة قوية رهيبة ، وتأخط مكانها في سلسلة الوسائل التي تطبع الفن بطابعها .

والنصيحة الأخرى أنه ينبغى له أن يقرأ قصص الكاتب الدانمركى : جنس بيتر جاكوبسن ( ١٨٤٧ ـــ ١٨٨٥ ) ، وهذه القصص عنوانها : د نيلس لهن ، نشرت عام ١٨٨٠ ، وسميت باسم قصة من القصص فيها . وينصحه أن يقرأ أول قصة منها ، وعنوانها : دموجنز ، . .

و فسيغمرك حينتذ عالم ، تأتى إليك منه سعادة وفيض ورحابة لا يفهم كنهها . فعش فترة فى هذه الكتب ، وتعلم منها ما يبدو لك أنه جدير بالتعلم . ولكن قبل كل شيء عليك أن تحبها . فهذا الحب ستجد فيه آ لافاً من صنوف الجزاء ، مهما تغيرت بك الحياة - وأنا على ثقة من أنه سيسهم فى العمل على نموك ، وكا نه شيط من أهم الحيوط التى هى سدى تجاربك فى إخفاقاتها ومسراتها . . . . .

وقد يكون من المفيد للقارىء أن نذكر له شيئاً من هاتين القصتين اللتين ذكرهما ريلكه . فقصة : « نيلس لهن » تحكى حياة شاب بحمل هذا الإسم نفسه منذ ميلاده فى ضيعة من الضياع إلى موته فى مستشفى على أثر حرح أصابه فى حرب عام ١٨٦٤ أثناء الغزو الروسى النمساوى . وهذا الفي يحب أنواعاً من الحب طاهرة وآئمة بحفق فيها جميعاً ، تشف عن مختلف حالاته النفسية ، ومحلل الكاتب من خلالها مشاعر الحب والموت . وهذا الظما النهم اللهى لا يروى للجمال والحباة . ظما تتراءى فيه نفس المولف النبى كان مشلولا حين ألفها وفى القصة صراع فكرى يصور ما ساة الوجود بين الشريعة وفلسفة المولف التى يدعو فيها إلى أن الناس ه يستطيعون أن بحيوا حياتهم فى حرية ، وأن موتوا موتاً جميلا . . لا يخافون سوى أنفسهم ، ولا يعتمدون على غير أنفسهم . . » .

وقصة « موجنس ، تحمل كذلك إسم شاب خاضع لغريزته ودوافعه الحيوانية ، يحب ، كاميليا ، حباً طاهراً وهي فتاة وديعة التقي بها في الغابة . وقبل زواجهما ببضعة أيام تموت الفتاة في حريق على مرأى من ، موجنس ، . فيرحل يائساً مع بعض اللاعبين في « سيرك ، ولكن لا يلبث أن يقع في حب طاهر للفاتنة « تورا ، يعرف فيه طعم السعادة ، ويسيطر على غرائزه الوحشية . وتعد هذه القصة من أوائل القصص الطبيعية في الأدب الدانمركي .

وفى آخر الرسالة بجيب ريلكه عن سوال الشاعر له عمن تائر بهم فى خطقه الفى ، فيقول إنه يقتصر على ذكر اثنين من كبار من تائر بهم هما : و جنس بيتر جاكوبسن ، السابق الذكر ، ثم المثال الفرنسي : و أغسطس رودان ، ( ١٨٤٠ – ١٩١٧ ) الذي يصفه ريلكه بائه :

و لا نظير له بين الفنانين الذين يعيشون اليوم ، .

وقد كان ريلكه سكرتيراً له بعض الوقت ، وتا ُثر به أعمق تا ُثر .

وتحمل الرسالة الثالثة تاريخ ٢٣ أبريل عام ١٩٠٣ ، من المكان نفسه الذى كان يقيم فيه ريلكه حين حرر رسالته الثانية ، وكان وقته مقسها بين التاثيف والقراءة . وفي بدئها يعلن عن ابتهاجه بائن ذلك الشاعر الفتى بدأ يقرأ الكتاب الدانمركي جاكويسن ، ومحدثه ثانية عن قصة « نيلس ليهن » وكيف أنها كتاب عظائم وأعماق .

ويبدو أن فيها كل شيء ، من أضعف أريج لحياة إلى أعظم وأتم ملماق المسراتها الراجحة الوزن . ولايبدو فيها شيء ، إلا وقد فهمه المرء وتملكه في قبضته وشعر به في نجربته ، وتعرف عليه في الدائرة الحركية لذاكرته ، وليس بها تجربة هيئة الشأن ، فأقل حدث ينبسط كأنه القدر ، والمصر نفسه شبيه فيها بنسيج عجيب فسيح ، كل خيط فيه موجه بيد فيها عطف لا حد له ، وموضوع بجانب خيط آخر ، ومشلود ومدعم بمثات الحيوط الأخرى ، وستشعر بسعادة عظيمة حين تقرأ هلما الكتاب لأول مرة ، الأخرى ، وستسك في ثنايا مفاجآته التي لاعداد لها كأنك في حلم جديد ، وأستطيع أن أخيرك أن المرء بجوس بمثلك خلال هذه الكتب فيا بعد مرة ثانية وثالثة بنفس الدهشة ، وأنها لا تفقد شيئاً من قوتها العجيبة ولن تنقص شبئاً من فتئها الخارقة التي غمرت بها القارىء أول مرة . ويقدم المرء في اطراد على تلوقها ، ليصبح أكثر تقديراً، وأيسر وأفضل في تا مله ، وأعمق في اعتقاده في الحياة ، وأسعد وأعظم » .

ثم ينصبحه بقراءة كتب « جاكوبس » كلها من شعر ونثر ويمنبره أنها ترجمت إلى الألمانية ، وظهرت في طبعة كاملة .

وقد أورد النص السابق لندلل على أن نقد ريلكه كان نقداً تأثيرياً في طابعه العام ولكنه يشف مع ذلك عن اتجاه محدد. فهو يتلوق العمل النّي في أحكامه وعمقه وصلته بالمشاعر الإنسانية الصادقة الأصيلة. وستتضح هذه الصبغة لنقده فيا نسوق له بعد من نصوص ، سنستخلص منها خصائصه الجوهرية في نهاية هذا البحث.

ثم ينصح ريلكه الشاعر الشاب ألا يقرأ كثيراً فى النقد الجمالى ، لأنه إما أن يكون وجهات نظر متعصبة عفنة ، وجامدة لا حياة فيها ، وإما أن يكون جدلا ماهراً ترجح فيه اليوم وجهة نظر . لترجح غداً وجهة أخرى والأعمال الفنية وليدة عزلة لاحد لها وأقل ما يوصل المرء إليها هو النقد والحب وحده هو الذي يجعل المرء يظفر بها ويتملكها ، وهو وحده كف لها ، وعلى المرء أن يعتد بذات نفسه ، وبمشاعره الباطنة ، لتقوده إلى

الصواب بين هذه الحجج والمناقشات كما تقوده إلى المعارف العميقة ، ثم يقول له :

١. دع أفكارك تنمو نموها الهادىء الوديع الذى بجب أن يصدر من الأعماق الباطنة ، شا"ن كل تقدم ، دون أى إكراه أو تعجل ، كالشجرة لا تكره عصارتها الحيوية ، ، وتظل على ثقة فى عواصف الربيع ، دون خوف من ألا يقدم الصيف . إنه قادم . . ولكنه لا يقدم إلا للصبور الذى يعمل كا"ن أمامه أبدية با"كملها » .

وهنا يورد له هذه الحكمة من أقوال رودان : ﴿ الصَّرَ هُو كُلُّ شَيَّ ۗ ۗ . .

وعلى الآثر ينقد ريلكه الشاعر الألمانى المعاصر له: 3 ريتشارد ديهمل » ( ١٨٦٣ – ١٩٢٠ ) وكان الشاعر الشاب قد حدثه عنه من قبل ، فيقول إنه عرفه عرضاً ، ثم يشرع فى نقد أعماله فيكشف عن ناحية أخرى من نواحى نقسد رياسكه :

 و إن قوته الشعرية عظيمة جبارة كغريزة فطرية . ولشعره إيقاءات صلبة تتفجر منه كا نها تصدر من الجبال » .

ولكنه لا يلبث أن يعيبه من جانب خلتى . فقوته الشعرية ليست كريمة دائماً . وعالمه الجنسى لا طهر فيه ولا نضج ، لأنه عالم الذكورة والحرارة والنشوة والاضطراب ، ومحمل عبء المزاعم القدعة وصنوف الصلف . . والنشوة والاضطراب ، ومحمل عبء المزاعم القدعة وصنوف الصلف . . لا ألى بها شوه الرجل الحب وآده ، لأنه عب بوصفه رجلا فحسب ، لا يوصفه إنساناً ، لذلك يوجد فى شعوره الجنسى شيء هن ، كانه وحشى ، بغيض ، مرتبط بالزمن ، لا خلود فيه ، مما ينقص من فنه وبجعله غامضاً ظنيناً . إنه ليس فناً طهوراً ، بل هو مدموغ بالزمن والهوى ، وقليل منه سيبقى ومخلد » .

ثم يعقب ريلكه على ذلك بهذا التعقيب اللاذع : ( ولكن أكثر الفن شبيه بذلك ) وعلى المرء أن يتمتع بما فيه من عظمة على ألا يفقد نفسه فيه ، لأن العالم الفنى لذلك الشاعر :

عافل بصنوف الحيانات الزوجية والإضطراب ، وجد بعيد من
 المصائر الحقيقية التي تثير من الأحزان أكثر مما تثيره هذه الأحزان العابرة ،
 ولكنها تجعل المرء أكثر استعداداً للمجد ، وأعظم همة لاستقبال الأبدية ،

وهذه العبارات تكمل الجانب الفي المحض في نقد ريلكه ، وتشف عن الجانب الإنساني في تقويمه للعمل الفي ووعيه به .

وفى آخر الرسالة مخبره ريلكه أنه كان مجرص على إهدائه كتبه لولا أنه جد فقير ، فهو يبيع كتبه الناشرين . ومناد ظهورها لا تصبح ملكه ، ولايستطيع شراءها هو نفسه . وأولى الناس باهدائها إليه هو من يكون عليها عطوفاً ولها عباً ، ثم مخبره أنه سيكتب أساءها له على قطعة من الورق منفصلة عن الرسالة ، ليشرى مها ما استطاع .

ونلتقى به فى الرسالة الرابعة فى صيف عام ١٩٠٣ ، وقد ذهب يقضى بضعة أسابيع مع زوجته كلارا فى ووربسبيد ، على مقوية من أهل زوجته الذين كانت تعيش معهم ابنته د روث ، . وكان فى السابعة والعشرين من عره ، يجتاز فترة قلق بالغ المدى ، فهو يتهيب الحلق الفى ، ويعتقد أنه لم علق شيئاً يعتد به . ويشكو من هروب الزمن ويحار فى سبب قصوره عن الحلق الفى المدى ينشده :

د أليست لدى القوة ؟ هل إرادتى مريضة ؟ أهو الحلم الذى يعوق لدى كل شيء ؟ ٤ .

تلك كانت حالته النفسية حين كتب رسالته الرابعة إلى الشاعر الفي ، من و ووريسييد ، في ١٩ من يولية عام ١٩٠٣ . وفيها نحيره أنه ترك باريس منذ عشرة أيام لاعتلال صحته ، ثم يذكر أنه تسلم رسالته الأخيرة ، وأنه متاثر بما أثارته في نفسه من هموم ذلك الفي أكثر بماكان في باريس وليس في استطاعة أحد أن بجيب على مشاعر لها حياتها الحاصة بها . وتضل الكلمات حين يراد منها أن تعبر عن أدق الأشياء التي يتعذر التعبير عنها . على أنها لن تبقى بدون حل إذا تعلق المرء بالطبيعة ينشد فيها الطراوة والانتعاش ، على أنها لن تبقى بدون حل إذا تعلق المرء بالطبيعة ينشد فيها الطراوة والانتعاش ، وبالأشباء الصغيرة التي لا يلقي أحد إليها بالا ، وإذن سيصبح كل شيء أيسر وأكثر ملاءمة ، لا عن طريق الذكاء والفهم ، بل في أعمق الشعور حين يكون في حال يقطة وتعرف. ثم يساله أن يكون صبوراً تجاه ما لا بجد له حلا ، وعليه أن يحب المسائل نفسها ، كا نها حجرات مغلقة أو كتب حدات بلغة غريبة . . وعن طريق الرياضة والصبر .

ثم محدثه عن الجنس والعلاقات الجنسية. فالجنس أمر صعب ، ولكنا قد حملنا أشياء أخرى كثيرة صعبة . ويكاد يكون كل شيء جاداً . ولن يكون لا له جاد صعباً ، كما يكاد يكون كل شيء جاداً . ولن يكون لايه ما مخاف إذا عقد علاقة جنسية لا تبعده من الجد ، ولا تحرمه تملك نفسه . فاللذة الجسمية تجربة حسية لا تختلف عن النظر ، ولا عن متعة الملاق الذي تملا به حلوقنا فاكهة لليذة . فليس في قبولها سوء ولكن الشريائي من أن أكثر الناس يسيئون استخدامها ، ويتخدونها مثاراً للمواطن المحهودة ، وبجرد مسلاة ، بدلا من ربطها بلحظات النشوة الروحية فيضيع كل مالها من امتياز وعمق وتختفي حدة معناها . وعلى من مختلى بنفسه أن يتأمل في جال من الحيوان والنبات ، ليذكر أنه صورة دائمة كل الدوام للحب والشوق ، الحيوان والنبات ، ليذكر أنه صورة دائمة كل الدوام للحب والشوق ، فالحيوانات كالنباتات ينضم بعضها إلى بعض ، وتنمو في صبر ودأب ، لاعن فالحيوانات كالنباتات ينضم بعضها إلى بعض ، وتنمو في صبر ودأب ، لاعن طريق الملذة الفنزيقية ، ولا بسبب ما تعانى بل هي تطبع ضرورات أعظم من الملدة والألم ، وأقوى من الإرادة والمقاومة . و يمكن للمرء أن بعتد بهذا السر

الذي محفل به العالم في أصغر أشيائه وأحقرها ، وأن يتحمله ويعانيه ، بدلا من أن يستخف به ، وأن يبجل خصوبته تبجيلا سواء بدت عقلية أم جسمية . ذلك أن الإنتاج الفكرى مصدره فيزيقي ، فهما من طبيعة واحدة ، غير أن الأول أكثر علوبة وسحراً ودواماً ، ففكرة الحصوبة ليست شيئاً إذا لم ترتبط عواطن تراسلها وتوافقها مع الأشياء والحيوانات . ومتعمًا ليست جميلة ثرية إلا لأنها حافلة بالذكريات الموربوثة للملايين المتناسلة . ففي فكرة الحلق الواحدة تعود إلى الحياة آلاف من ليالى الحب المنسية لتملأها بالتسامي والنشوة . وهذان اللذان مخفان ليلا ليتعانقا ، تهدهدهما اللذة ، يا تيان عملا عاماً و محصلان من اللذة والعمق والقوة ما يكون مادة أغنية لشاعر مقبل ، يتحدث عن النشوة التي لا توصف .

« وهما بهيبان بالمستقبل . وقد يضلان ويتعانقان عن عماية ، ولكن المستقبل آت لا محالة . وعلى أساس هذه النهزة التى تبدو هنا مستهلكة يحيا القانون الدائم الذى به تشق طريقها إلى الوجود بذرة جديدة قوية منيعة . . فلا تضل بظاهر الأشياء عن الوصول إلى أعماق كل ما يصبر قانوناً . والذين يعيشون هذه الحصوبة خطا عيشة سيئة ، يفقدون سرها لديهم فحسب . ويظلون تجاهها كاتها رسالة محتومة » .

وقى كل هذه الحالات أمومة عظيمة القدر . فجمال العذراء أمومة بدأت تحس بتفسها و تنهيا في قلق وحرص . وجمال الأم مسيطر على الأمومة. وفي المرأة العجوز ذكرى أمومة كبرة . .

و وحى فى الرجل توجد آمومة تبلو لى فنريقية وروحية ١ . و وربما تكون الأجناس مرتبطة بعضها ببعض أكثر مما نحسب ، وربما يكون التجديد الكبير للعالم منحصراً فى أن الرجل والمرأة المتحزرين من المشاعر الزائفة ومن البغض ، يبحثان كل عن الآخر ، لا يوصفهما ضدين ، بل كا خ وأخت ، وكجارين ، وبجتمعان بوصفهما محلوقين إنسانيين ، ليتحملا معا مسئولية الجنس الصعبة التى فرضت عليهما فى بساطة وجد وصبر ١ .

وهذه الأفكار تهتدى المرء إليها فى خلوات التائمل ولهذا ينصح ريلكه

ذلك الفتى أن يحب خلواته . وجنته أنه بدأ يشعر با أن كل من حوله بعيدون فى الحقيقة منه . ولكنه ينصحه أن يكون عطوفاً لا يفقد حهم ولا مجملهم على النقور منه . فهذا الحب قوة وبركة ، بدوجما لا يستطاع السر فى طريق التقدم .

و غره أخيراً أنه قد طاب نفساً لأنه علم أن ذلك الفي عثر على مهنة تحفظ له استقلاله ، ولكنه نخشى أن تعوق نموه . ويطلب منه أن يلجاً إلى خلوته وعزلته ، وفهما سيجد طريقه .

والرسالة الحامسة كتبها من روما في ٢٩ من أكتوبر عام ١٩٠٣ ، وقد ذهب إلى روما ليفيد من آثارها في بعث قم تهض بالإنسانية في إنتاجه ، ولكن سرعان ما بدا له أن أمله ليس سوى حلم . فقد ضاق بها أكثر مما ضاق بهاريس من قبل . وهو يعبر عن ذلك في أول الرسالة . فجو روما حزين تقبض منه النفس ، وآثارها رهيبة صامنة . وفيها من الجمال ما في أي مكان آخر : هواء البحر والحدائق والبحرات ، ومنظر بعض المباني . ولكنه يعجب بتمثال ماركوس أورليوس من بين آثارها، ويعده أرق تمثال الفروسية وصل إلينا من مدنية الرومان . ثم يعد الشاب أنه سيكتب له قريباً خطاباً أطول حن ينتقل إلى مسكنه الهادىء بعيداً من ضجيج البحر . وينبئه كذلك أن كتابه الذي أرسله من قبل لم يصله ، ويخشى أن يكون قد فقد في بريد إيطائيا ، وهذا أمر ما لوف في ذلك البلد ، وأنه سيقرأ أشعاره التي كتبها إليه وسيعلق عليها في رسائته القادمة .

وقبل أن يكتب ريلكه رسالته السادسة إلى ذلك الشاب بيضعة أيام ، كتب فى رسالة له أخرى ، فى ١٩ من ديسمبر من نفس السنة يقول :

ه أنا مستقر في مقام جميل بمنزل صغير ، لا يعوزه شيء ، سوى ذلك ، الله لا أستطيع منحه : سوى الحياة التي هي في كل شيء ، وفي كذلك ، وسوى العمل اللهي يربط شيئاً بأخر ، ويصل كل شيء ، بالضرورة الكبرى ، وسوى السرور الذي يائتي من باطن النفس ومن النشاط في العمل ، وسوى الصبر الذي يستطيع أن يستاثني توقعاً لما يقدم إليه من البعيد ، .

وكان في تلك الفترة ينتظر الساعة المواتية تخلق الفني في قلق :

د السعادة التي يصادفها المرء حين يبدأ العمل ، وهي التي أتمسك با"نها أعظم سعادة ، هي شيء صغير مجانب الحوف من البدء .

ولازال مع ذلك يثق بائن الساعة التي يتوق إلىها قادمة . فقد كتب إلى ﴿ النَّ كَى ﴾ في السادس من فبر اير عام ١٩٠٤ يقول :

و إن رغبتى الحادة فى عمل شىء جيد ، فى خلق شىء جيد حقاً لم تكن قط أعظم مما هى الآن . أشعر كما لوكنت نائماً طوال سنن ، أو كما لوكنت قد سحنت فى أعماق حجرة فى سفينة تنوء بشحنات ثقيلة ، مبحرة فى أماكن غريبة ـــ آه لو أستطيع أن أتسلق إلى سطحها مرة أخرى ، وأشعر بالرياح والطيور ، وأرى كيف تقدم الليالى العظيمة ، العظيمة حقاً ، بنجومها المتاثقة . . . . .

وبن هذه المشاعر كتب الرسالة السادمة من رسائله ، في ٢٣ من ديسمبر عام ١٩٠٣ ، وهي تدور حول خلوة الفنان والبحث عن الله . وينعى فيها ريلكه على من يستبدلون بالوحدة صلائهم الرخيصة المبتدلة مع الآخرين . وربما كانت الساعات التي ينفقونها في تلك الصلات هي التي تنمو فيها للوحدة لتوثني ثمرها . والوحدة الباطنة نموها صعب كنمو الأطفال ، حزين كاثوائل الربيع . والوحدة الباطنة تشبه وحدة الأطفال ، تظل على صلة دائمة بالأشياء ، لا يفهم المرء شيئاً من أعمالها التي هي بها دائماً جد مشغولة . .

و ووحدة المتاُّمل في ذائبها عمل ووضع اجبَّاعي ودعوة روحية ٥ .

وفيها ينجو المرء من التقاليد والمزاع والأخطاء التي تطغى على فرديته وأصالته وفيها تكمن الحياة الحق ، وعلى المرء أن ينشد فيها السعادة في ذكريات طفولته، وبن الأطفال والأشياء ، في الليالي وفي الرياح التي تنسم في النايا الأشجسار وعبر الفضاء . وعلى المرء أن يبحث فيها عن الله . وستواتيه العقيدة من أعماق المستقبل ، ثمرة نهائية لشجرة نحن أوراقها . وكما يكد النحل لاستخراج الشهد كذلك بجب أن نجتهد في استخلاص الأعلب من

الأشياء لنشيد عقيدتنا فى الله ، وعلينا أن نبدأ حى من الأشياء المبتذلة ، الضئيلة المعنى (على أن محدث ذلك عن طريق الحب ) .

د وبالعمل والراحة بعده ، وبالصمت ، والمتعة القليلة فى الخلوة ، وبكل ما نفعله وحدنا ، دون أعوان وشركاء ، بل ذلك نبدأ حياتنا فيه ، هو الذى لن نحيا لنتعرف عليه فى حياتنا كما لم يستطع أجدادنا أن يحيوا ليتعرفوا علينا . على أنهم هم الذين مضوا منذ زمن بعيد ، لا يزالون فينا ، ليتعرفوا علينا . وحركة تنبعث فى صورة استعدادات وحمل فوق مصيرنا ، ودم ينبض ، وحركة تنبعث من أعماق الزمن » .

ويقتضى الحصول على العقيدة بهذا التا مل كثيراً من الجهد :

لا كن صبوراً ، طاهراً من الحقد ، وفكر أن أقل ما نستطيع أن نفعله
 الظفر بروح الله ليس أصعب في شائنه مما تفعل الأرض من أجل الربيع
 حين تريد أن يقدم » .

وفى عام ١٩٠٤ ، فى الفترة التى كتب فيها الرسائل الثلاث التالية ، حدثت تغيرات هامة فى عمله وإدراكه ، أهمها أنّ ملاحظاته وحاسة استغراقه قد نمت حتى أصبح ينفق وقتاً طويلا فى كل محاولة فنية يشرع فيها ، وقد عمق تأثير ، رودان ، فيه ، وتحاصة نصيحته له بالعمل الدائم والصبر . ووضح عنده مزج العمل الفي بألحياة :

ا لن أفرق بن العمل والحياة ، وأولى بى أن أحاول العثور عليهما كليهما فى يجهود مركز ، وجذا وحده يمكن لحياتى أن تصبر شيئاً طيباً ، ضرورياً ، وتبرأ من التمزق الذى كانت ورائيى وقلة نضجى مسئولتين عنه ، لتتحول إلى جذع مشر ، .

وأصبح ريلكه في هذه الفترة يفضل النثر على الشعر . لأن الإيقاعات في الشعر أشياء خارجية ، في حين لا يلجا ً المرء في النثر إلا إلىذات نفسه ، ليخترع إيقاعاته الحاصة به . وقد شعر أنه في حاجة إلى مزيد من الثقافة ، ليخترع إيقاعاته المحضة ، ومخاصة علم الفلك ، والبيولوجيا ، والجيولوجيا ،

كما بدأ فى تعلم اللغة الدانمركية ، ووسع دائرة قراءاته فى مختلف اللغات ، وعاصة فى الفرنسية والروسية . ونوجز الآن الرسائل الثلاث التالية التى كتبها فى فلك العمام .

والرسالة السابعة بهمنا هنا مخاصة ، لأنها تعليق على مقطوعة شعرية ( سونيتا ) أرسلها إليه الفتى الشاعر « كابوس » وهى تشف عن نوع من التقد الإنسانى الفئى الذي زود به ريلكه ذلك الشاب ، لإنضاج تكوينه الفكرى والفئى . ولهذا نرى أن نترجم أولا هذه السونيتا ، فبل أن نتحدث فيا تحتويه رسالة ريلكه من تعليق عليها . وهذه هى الترجمة :

فى أطواء حياتى يرعش – بدون أنة وبدون زفرة – حزن عميق قاتم . وبراعم أحلاى الطاهرة الثلجية وبراعم أحلاى الطاهرة الثلجية ولكن غالباً ما تعبر المسائلة الكبرى طريقى . فأضول ، وأنائى معدوة برد ، كائنى تجاه محبرة من البحيرات ، فيضها لا طاقة لى بمقياسه . وحينتك محيم الدكتاء لا بريق بها كليالى الصيف الدكتاء لا بريق بها ومن خلالها يلوح نجم خافت من حين لحين . وتمتد يداى ، حينتك نحو الحب ، تتلمسه فى الظلام . لأنى أعانى رغبة قوية فى أن أصلى با صوات لا بستطيع فى المشبوب أن يعتر عليها .

وقد كتب ريلكه نسخة من هذه ( السونيتا ، نخط بده وأرسلها إلى الفتى الشاعر : مؤلفها ، ونصحه أن يقرأها نخط غيره ، لأن قراءة الشاعر شعره خط غيره تجربة جديدة ، يشعر المرء بها شعوراً أكبر با صالته . ويعقب على صياغة السونيتا باثنها حلوة في بساطنها وحركتها ، وقد تم فيها مراعاة مايليق .

وهى أفضل شعر للذلك الفي أتيحت لريلكه قراءته . وموضوع « السونيتا » عس مسالة الحب . ويقف ريلكه أمام الأمرين . فبرى أنه لا ينبغى أن يدع الفي نفسه نهباً لاضطراب مبعثه أن في نفسه حاجة لا يستطيع أن مجلوها لأن هذه الرغبة المشبوبة نفسها والإمعان في الهلوء والعزلة ، كلاهما كفيل بالعثور على الحل . ويتجه سواد الناس عادة إلى الجانب اليسر من الأمور ، وإلى الايسر من هذا اليسير ، ولكن علينا أن نتعلق بما هو صعب . فهذا سبيل التفرد والأصالة .

و ينمو كل شيء في الطبيعة ، ويدافع عن نفسه بطريقته الحاصة ، ويكون هو نفسه ثلقائياً وبخصائصه ، ويبحث من كل الجهات أن يكون هكدا وضد كل معارضة ، إننا نعرف قليلا من الأمور ، ولكن الذي بجب أن نتحسك به من تعلقنا بالصعب هو نوع من اليقين لا يصح أن بهجرنا ، ومن الحير أن نكون في خلوة ، لأن الحلوة صعبة ، ويجب أن تكون صعوبة شيء ما هي أقوى سبب لدينا كي نفعله . ومن الحير أن نحب كدلك ، لأن الحب صعب ، ولأن حب إنسان لآخر رعا يكون أصعب واجباتنا كلها ، الحب صعب ، ولأن حب إنسان لآخر رعا يكون أصعب واجباتنا كلها ، والابتلاء اللهائي والأخير ، والعمل الذي يعد كل عمل آخر عثابة تمهيد له » .

وليس الحب فى الإستهلاك والاستسلام وبجرد الإرتباط بآخر . وما جدوى الإتحاد فى علاقة دنسة ناقصة ؟

د وما نصیب الحیاة من هذا الوجود نصف المقوض الذی یسمونه
 الوصال ، ویدعون فیه سعادتهم ومستقبلهم البهیج ما وسعهم ؟ » .

إن كلا من المحبين يضيع نفسه فى سبيل الآخر كما يضيع الآخر ، فى حب لا ينتج عنه سوى سام وجلاء لوهم ، وتسكين لحواطر ، ومغامرة فى مواضعات كاتبا مهرب أقيم على طول هذا الطريق الحطر . وقد زود المجتمع هذا الإحراك للحب بكثير من المواضعات، لأنه قد اتخذ الحياة متعة ، فجنح إلى إعطامها أسهل صورة وأربحصها ، آمنة موثوقاً بها كما هى حال المتع العامة . فإذا تجنب المحبون المواضعة الماكوفة المتاحة لهم التي هي الزواج ، المتع العامة . فإذا تجنب المحبون المواضعة الماكوفة المتاحة لهم التي هي والساحة وليس

للموت الذي هو صعب، ولا للحب الشاق أي شرح ولا حل ولا طريق متضع متمنز . .

وقى هاتين المسائلتين اللتين تحملهما مطويتين ، ونتصرف فيهما مغلقتين بدون منفد ، لا يمكن أن نكتشف قاعدة عامة تبقى مجال اتفاق . ولكن بقدر ما نضع الحياة موضع اختبار بوصفنا أفراداً ، سنلتقى أفراداً علمه الأشياء العظيمة فى أقرب مجالاتها » .

بدلا من أن نفقد أنفسنا في هذا اللهو الهين الحقير الذي أخفى الناس وراءه أجد صنوف حميًا وجودهم .

فالفتاة والمرأة كلتاهما تغالى فى تنكرها لطبيعة جنسها فى سبيل التقرب من طبيعة الرجال ، وفى سبيل تغيير وضعها فى المحتمع بممارسة مهن الرجال . على حن يظل النساء اللائى فهن تمتد الحياة وتثمر وأنضج من الرجل المسهمر الذى لا يمنح الحياة أية ثمرة والذى يبخس قيمة ما يحسب أنه يحب ، لأنه دعى مزهر بنفسه عجول » .

وليتذكر القارىء ما سبق أن قرره ريلكه من أن الأمومة والإخصاب الفنزيقي والفكرى أمور مشتركة بين الجنسين . ونتيجة للتقدم الفكرى والإجماعي ، سيائي يوم توجد فيه فتيات ونساء لا يدل اسمهن على مجرد جنس معارض للرجال ، ولكن على شيء ما يبعث بنفسه المرء على التفكير :

١٤ نى عبرد حلية وتكملة . بل قى الحياة والوجود ، فى الوجود الإنسانى الأنثرى المثمر .

وبذلك ستتغير تجربة الحب التي هي الآن حافلة بالأخطاء ، وتكتسب شكلا جديداً ، لتصبر علاقة إنسان بآخر ، لا علاقة رجل بامرأة . وهذا الحب المغمور بالإنسانية الحاني العطوف اللطيف إلى ما لاحد الطفه الذي يربط بين إنسانين ويوثق صلهما ويحررهما ، سيشبه هذا الحب الذي تمهد له بالكفاح والجهد ، الحب الذي يتحصر في :

ان نوعين من الوحدة محمى أحدهما الآخر ، ويقترب منه ،
 ومحييه ،

وكل حب قد حدث من قبل لا يمكن أن يضيع :

 و أعتقد أن الحب يبقى فى ذاكرتك بما له من قوة وسلطان ، لأنه كان أول أعماق خلوتك فى حياتك ، وأول عمل باطنى مارسته على حياتك » .

وقد كتب ريلكه رسالته الثامنة من و بورجباى ، فى السويد ، حيث كان فى ضيافة و البر كى ، وهى رد على رسالة من الشاعر الشاب يشكو فيها من حزن أصابه ولما ينقض أثره من نفسه . ويدور حديث ريلكه فى هذه الرسالة حول المعانى الإنسانية للأمى والوحدة وصلتهما بالحياة المشرة وتجاربها . وستقتصر على عرض ما يضيف جديداً إلى ما سبق أن أشرنا إليه من رسائله خاصاً بهذه المعانى . فالأسى طيب ما تأمل صاحبه فيه وأفاد منه . والضرر الحطير أن محاول المرء خنق أحزانه باختلاطه بالناس ، كالمرض حين يعالج خطا علاجاً سطحياً ، فإنه مختبىء فحسب ثم لا يلبث أن ينفجر حين يعالج خطا علاجاً سطحياً ، فإنه مختبىء فحسب ثم لا يلبث أن ينفجر

ولو أتيح لنا أن نرى أبعد مما تصل إليه معارفنا ، وطريقاً صغيراً وراء الجهود التي نبلطا في تنبواً اننا ، فرعا كنا نتحمل حزننا في ثقة أعظم مما نتحمل بها مسراتنا ، لأن في هذا الحزن تتمثل اللحظات التي يتسرب فيها إلى نفوسنا شيء جديد ، شيء غير معلوم ، وتنمو مشاعرنا صامتة في قلق حيي ، وينادى من نفوسنا كل شيء ، ويقدم نوع من السكون ، ويقوم الشيء الجديدالذي لا يعرفه أحد صامتاً في صميم نفوسنا ».

وحين تبتعد عنا الأشياء المألوفة ، نقف فى فترة انتقال حيث لا يمكن أن نظل واقفين ، ولهذا السبب يمضى الحزن أيضاً ، بعد أن يكون الشيء الجديد قد تسرب إلى قلبنا ، ونزل فى أعمق حجرانه ، وسرى فى دمنا بحيث يتيسر لنا أن شيئاً لم يحدث . .

و على حين أنا تغيرنا ، كما يتغير منزل طرقه ضيف جديد لا نستطيع أن نقول من الذى قدم ، وقد لا نعرفه أبداً ، ولكن تدل أمارات كثيرة على أن المستقبل يتوغل فى ذات أنفسنا عن هذا الطريق » ، « والذى ندعوه مصيراً إنما ينمو من داخل الناس لا من خارجهم » ، « وكثير من الناس لم يتشربوا مصائرهم ، ولهذا السبب وحده لم ينقلوها إلى داخل نفوسهم حن كانوا يعيشونها » .

وواضح كل الوضوح أن الوحدة ليست فى الحقيقة أمراً يستطيع المرء أن يا ُخذه أو يدعه :

« نحن وحيدون ، ونحدع أنفسنا ، ونتصرف كما لوكتا غير ذلك . . ولكن كم يكون خيراً لنا لو اعتددنا باثنا كذلك . . ولاشك أنه سيعرونا الدوار حيثته . . ومن يبتعد عن حجرته الحاصة ، ليجلس فوق قمة جبل شاهق ، يعروه شيء من هذا اللوار . فيحسب أنه سيسقط ، أو أنه سيرى به في الفضاء في عنف ، أو أنه سيرعى به

والأحاسيس والتصورات الفريدة التي تعرو المرء في الوحدة تشبه تلك التي تعرو من اعتلى قمة الجبل ، ويجب علينا أن تتأمل فيها في عزم وقوة إرادة . والخوف بما لا يشرح هو وحده اللتي أفقر وجود الفرد ، وعوق العلاقات الإنسانية . .

 و كائها رفعت من عبرى نهر الإمكانيات الحيوية ، لتوضع في بقعة موات من الشط لا يصلها شيء » .

وإذا شهنا الوجود الإنساني بحجرة كبيرة أو صغيرة ، بدا واضحاً أن أكثر الناس يقفون عند معرفة ركن ضيق من حجرة وجودهم ، مكان قريب من النافذة ، أو شريط ضيق من أرض الحجرة يترددون فيه ذهاباً وجيئة . وجدا يتوافر لهم نوع من الأمان .

و على أن الشعور الحطير بفقد الأمان هو أكثر إنسانية ، كمثل هذا الشعور الذي يسوق السجناء في قصص و ألان بو » إلى أن يتعمقوا في التعرف على صور الحياة في برجهم المفرع ، وألا يكونوا غرباء حيال ما في مقامهم من رعب لا يمكن وصفه . و على أننا لسنا سحناء ، ولم تلق علينا مصايد أو شباك ، ولا ينبغي أن نحيفنا شيء أو يضايقنا . ووليس لدينا من سبب لفقد ثقتنا بعالمنا ، لأنه ليس ضدنا . فيه صوف من الرعب ، ولكنه رعبنا ،

وفيه مهاو . ولكنها ملكنا ، وفيه مخاطر فى متناولنا . ولو رتبنا أمور حياتنا على حسب المبدأ الذى بمقتضاه علينا أن نتعلق دائماً بما هو صعب ، فإن ما يزال يبدو لنا أنه أكثر غرابة بالنسبة لنا ، يصبح هو ما مجب أن يكون أجدر بثقتنا ، ويصر أكثر وفاء لنا » .

وفى أساطير الشعوب البدائية كثير من صنوف التنين تتحول فى آخر الأساطير إلى أميرات ساحرة . .

وربما تكون كل تنينات حيواتنا أميرات لا تنتظر سوى أن ترانا على
 درجة من الجمسال والشجاعة ، وربما يكون كل شيء مفزع في أعمق
 حقيقة وجوده ليس سوى شيء يعوزه ألعون فهو ينشد منا المساعدة »

ولماذا يريد المرء أن يغلق باب حياته فى وجه كل اضطراب أو ألم أو حزن ، مادام لا يعرف ماذا تفعل هذه الحالات به ؟ والمرض نفسه وسيلة بها يتحرر الجسم من مادة غريبة . .

و وفيك أنت ــ ياعزيزى مستر كابوس ــ كثير من الأشياء بسبيل أن تحدث ، فعليك أن تكون صبوراً كرجل مريض ، وعلى ثقة كاثك في دور النقاهة ، إذر بما كنت أنت المريض والناقه كليهما . وأكثر من ذلك أنك كذلك الطبيب الذي عليه أن يرعى نفسه ، ولكن في كل مرض أياماً كثيرة لا يستطيع فيها الطبيب أن يفعل شيئاً سوى الإنتظار ؛ وهذا هو ما بجب عليك أن نفعله الآن قبل كل شيء ، في حدود كونك طبيب نفسك » .

ثم يختم ريلكه رسالته بهذه العبارة الآسية العميقة :

والرسالة التاسعة قصيرة ، كتبها ريلكه في اليوم الرابع من نوفمير

عام ١٩٠٤ ، من المكان نفسه الذي كتب فيه رسالته السابقة . وفيها يختصر بعض النصائح التي شرحها في رسائله السابقة ، وأوجزناها فيا سبق ، ثم يضيف بعض نصائح تخص الإنفعالات والشك . فالانفعالات طيبة ما أدت إلى استجمام النفس.، وتركمها ناهضة نشطة ، وهي سينة إذا احتلت جانباً واحداً من اللات . وكل تفكير في استعادة الطفولة ومواجهها صواب وكل ترفع طيب إذا لم يصدر عن ثمل أو اضطراب ، ولكن عن متعة يمكن للمرء فيها أن يرى أعماق نفسه روية صافية . ويمكن أن يكون الشك صفة طيبة إذا وجهه المداء وجهة البناء ، ولم يقف عنده . . وحينتذ .

و سياتى اليوم الذى يتحول فيه الشك من مقوض إلى عامل من يحير
 عمالك ـــ بل ربما يكون أمهر العال فى بناء حياتك » .

والرسالة العاشرة والأشيرة كتبها ريلكه من باريس ، عام ١٩٠٨ . وفى تلك الفترة اتضمح فيه تائير « رودان » أكثر من قبل . فقد كتب رسالة أخرى فى ٢٩ ديسمبر عام ١٩٠٧ إلى « رودان » يدعوه فيها : عزيزه وصديقه الوحيد ، ونما قاله له .

د إنى لأضيح أكثر فا كثر قديراً على استخدام ذلك الصبر الطويل الذي علمتنى إياه بوصفك مثالا صلباً عنيداً ، له ذلك الصبر الذي لا يتلاءم والحياة العادية التي يبدو أنها توصينا بالتعجل . هو الذي مجعلنا على صلة بكل ما يتجاوزنا ه .

وهاهو ذا ينتفع انتفاعاً محموداً بذلك الصبر ، إذ كان بسبيل تا ُليف قصته : « مذكرات مالت لوريدز بريج » وسبق أن أشرنا إليها .

وفى هذه الفترة كتب رسالته العاشرة إلى شاعرنا الشاب ، وفيها بهته بما ظفر به من هدوء وعزلة جيئان له فرَّصة العمل والتا مل المشر . . ويقول له :

ارجو أن تدع هذه الوحدة الجليلة تؤثر فيك ولا تتفصل بعد عن
 حباتك ، هذه الوحدة فى كل شىء لديك هى الى تتقدمك إلى التجربة

والعمل ، قترئر تأثيراً مجهولا حاسماً في لطف ودأب ، على نحو ما يتحرك فينا ، دون انقطاع ، دم الأجداد ، ويختلط بدمنا ، ليصنع ذلك المخلوق الوحيد غير المتكرر الذي نكونه في كل دور من أدوار حياتنا . وكل مانحتاج إليه أن نكون محوطين محالات توثر فينا ، وتضعنا من حين لحين تجاه الأشياء الطبيعية الكبرة » .

وفى ختام رسالته الأخيرة هذه يقول له :

وليس الفن كالك سوى طريق للحياة، وكيفما بحيا المرء يستطيع أن بهيء نفسه له بدون علم منه ، وفى كل ما هو حقيقى يكون المرء أقرب إليه و الصق جواراً له من كل المهن نصف الفنية وغير الحقيقية ، وهى التي يزعمون قرابتها لنوع من الفن في حين أنها في الحقيقة تكذيب لوجود كل فن ، وحرب عليه ، كما هى حال مهنة الصحافة في مجموعها ، والنقد ، وثلاثة أرباع ما يسمى أدباً وما يراد له أن يسمى كالملك » .

وفى تلك الرسائل رأينا جانباً إنسانياً فريداً من رعاية ريلكه لمواهب هذا الشاعر الناشيء ، وفيها يتجلى كذلك كثير من القضايا الى شغلت زيلكه طول حياته . فهو ولوع بتحليل القلق . وعنده أن الحوف والرعب فى معناهما الميتافيزيقي أساسان جوهريان لأكثر المشاعر الإنسانية . وعنده أن كل ظاهرة تحتوى على سر عصى . وعور اهمامه يدور حول الحب والموت والبحث عن الله . وريلكه مرهف الحس تجاه الأشياء والطبيعة ، عرص على الكشف عن حقيقة العالم الحسى ، وعن بوس الحياة والحلود ، ولكنه حريص كذلك على الإفادة من الخلوة التي تحيل كل بوس وأسى إلى معان إنسانية ، محياها الموء ، ومحلول أن مجها ، ليحيا فيها حياته الباطنة المثمرة . وهو يعارض الإنسياق ورأد العاطفة على نحو ما يفعل الرومانتيكيون بالرجوع جلى التجربة الشعرية التي هي نوع من الحساسية تتحول إلى حياة إنسانية حقيقية من لحسم ودم :

فليست الأشعار عواطف ، ولكنها تجارب . . ولكى يكتب المرء بيتاً واحداً عليه أن يكون قد رأى كثيراً من المدن والناس والأشياء . . وحين تصبر ذكرياتنا لحماً ونظرة وحركة ، وحين تصبر مستعصية على التحديد والتسمية ، وتصبح لا تتميز في شيء عن ذات أنفسنا . حينذاك فحسب مكن أن تنتج عما أول كلمة من بيت شعرى في ساعة فريدة .

ومن ثم تبدأ أصالة الشاعر ، وتفرده فى فنه ، على أن يلبى فى ذلك كله حاجة ملحة للكتابة منبعثة من ذات نفسه ، لا يتصور أنه يستطيع أن محيا بلونها . وواضح أن هذا المسلك الشعرى أبعد ما يكون كفلك من الواقعية التى هى ألصق بالقصة والمسرحية من الشعر الفنائى الذى يتحدث عنه ريلكه ، ولكن عالم ريلكه ليس مغلقاً دون التجربة والحقيقة فى أحمى ما يستطيع الإنسان أن يعرف . وقد رأينا كيف حرص ريلكه على تزويد نفسه بثقافة رحيبة فى الآداب واللغات والعلوم ، وعلى أساس من هذه الحقيقة الإنسانية الفنية يقرر ويلكه أن الفن جهسد وشعور عميق وخلوة طاهرة تصلتا بالمعانى الإنسانية الكبرى ، وأنه طريق من طرق الحياة ، بل هو الحياة نفسها فى صورتها المشلى .

## إلىمسكافئرة

هذا الديوان (١) رحلة وجدانية يقوم بها الشاعر ليتجاوز قيود الواقع الراكد المحدود إلى آماد الآفاق الفسيحة الحافلة من عوالم الطموح وإثراء الوجود . وليست هذه الرحلة ــ مع ذلك ــ نفياً من الشاعر لذات نفسه فى خارج نطاق عوالم الناس ، وليست كذلك رحلة غيبية لينعم مها روحياً في العالم الميتافزيقي ، كما أنها ليست إحلالا لمثاله في غير بلده أو عصره على نحو ما حلم بعض الشعراء من قبل. ذلك أن الشاعر يبدأ رحلته من واقعمه عما يثوده من المشاعر الطموحة المستوفزة السوارة . فالانطلاقة صدى أصيل للإحساس بنوع من الاستلاب والاغتراب بالمشاعر في زحمة الناس ، يتمعز الشاعر من بينهم بنوع وجدانه : فمنهم من ألفوا الحياة وتقبلوها كما هي يضنون مها ويخافون عليها . وهولاء سجناء الآفاق المحدودة والعيش الناعم المكرور ، وليس الشاعر من هؤلاء ، ولا يصلحون أن يكونوا هم من بنُ أقرائه . ومن الناس كذلك من يستبد سهم الحنين إلى غير خلاقهم في إسام وغوض يدفع إلهما الملال . وهذا الحنن هن ، كذلك الذي يعترى نزلاء المستشفيات ، محسب كل منهم أن ينال برءه حين يغير مكان سريره . وليس وراء نقلته غاية . وكل أولئك لا يعرفون للحياة قيمة تصان .

إنما يرحل الشاعر لما يتجاوز مجرد الرغبة فى الرحلة ، يرحل إلى ضرب من جنة ضائعة محلم بها الشاعر فى تجارب عينية محددة ، وتظل تشف عن الحنين القلق الواله إلى ما يتجاوز إطارها ومادتها . ففى القصيدة الأولى ، مثلا وعنوانها : و أغنية مسافرة ، نرى أن حياته هى المهاجرة :

<sup>(</sup>١) ه إلى مسافرة ۽ : ديوان للشاعر فاروق شوشه ( القاهرة – ينابر ١٩٦٦ ) .

ولا انتهت إلى كليْمة تضيء في الضباب. حياتي المهاجِرة . .

وهذا ؛ الشيء الذي يولد ؛ وهو عنوان قصيدته الثالثة ، ليس مجرد الحب ، بل الأمل في الغد ، يبعث إليه القلق الذي يستولى على حاضر الشاعر ، وبه ينشد ميلاده الجديد ، رهيباً مرتقباً مهيباً ، سِيم بالحنين إليه ، وكانما مخشى فجاءة لقائه :

...وياربها

تسرّب شيءٌ ، وراء الغد . .

أأنت؟

أ أنت الذي أرقبُ ؟

أ أنت الذي أرَّقَ المقُلتين.

لكى يُسفَر الأَفقُ الغيهبُ ؟

رويدك.

إنى ألو ك الحنين . . و أستعذب .

عرفتك من خفقة في البعيد . .

و أخرى بجنبي لاتكذب ...

و هكذا ينطلق الشاعر ــ كما فى البيت الأخير ــ من خفقة قلبه نحو خفقة والبعيد، من واقعه إلى حلمه الذى علق به ميلاده :

عرفتُكَمن دفقة كالحياة تصبُّ الحياة ولا تنضبُ

777 -

فيا فرحي أنْتُ ، يامولدي .

. . . .

سأَّدعوكَ تو أَمَ نفسى وأُفسحُ من غَوْرٍ قلبي وِسادا . .

وهذه الإنطلاقة من الواقع نحو « البعيد » غير محصورة . فهو بها ينشد نجاوز الواقع فى رغبة عارمة دائبة نحو نوع من السعادة والتحرر معاً . . نرى جلوة طلابها فى صوره الشعرية وتجاربه . فعالم الجادة فى الرحلة الوجدانية واضحة . ولكن نعم القرار فى آخر الجادة يغوص فى إيجاءات غوض تتعلق به النفس الطموح العطشى إلى شىء لا تدرى على وجه التحديد ما هو ، غير أنه فى « البعيد » :

واتَّسعَ الحلمُ وأُورْقَ المسكان ودوَّت الأَجراسُ في البعيد وطرقة وطرقتان شيُّ بأعماتي يدقُّ من جديد

وهذا والشيء ويدفع افتقاده الملح إلى أمي القلق عليه ، وخشية انقضاء أماراته ، حين تتمثل في المسرات الغابرة :

> كما يتسللُ حزنُ المساء وترتجفُ الفكرةُ العابرة ويسقط شئ ثقيلُ الخطى يُقيِّدُ فَرْحتَنا الغامرة

وتمتد من خلف أيامنا. رؤى غائمات الأسى والحنين و أطياف ليل بعيد القرار حكاياته رسبت في الجبين..

و هو « شيء غامض » يستكن فى الصدر فى قصيدة : « قطرتا سلام » مثار توجس لا يا س ، تحمله شعاعة فى « البعيد » .

وهذا والشيء والغامض المنشود المتوقع في والبعيد و محله الشاعر دائماً في المستقبل ، لا في الماضي ، فرحاته إلى الأمام ، لا يستدير فيها الحاضر . فهو شيء قادم و كائنه صباح و كما في قصيدة والصمت ، وكما يرى الشاعر رؤى هذا المنشود الغامض في صور كثيرة كذلك . محلها في إطارها العيني من قصيدة و تائه على الحليج ، حيث تبدو وراء الرؤية العينية المحددة المقصودة معان تقع موقعها النفسى العميق باتساقها مع نوع التجارب في مجموعها .

ونستطيع - برغم ذلك - أن نتبن بعض معالم هدف الشاعر من رحلته · فهى السعادة والتحرر ، فى معناهما المدنى الذاتى والإجباعى . فالسعادة إطارها العام براءة مثل براءةالطفولة . يلتقى مها الشاعر مع نفسه فى اغترابه إلى دالبعيد، العزيز المنال كائنه المحال . يتجاوز الظفر محبيب أو إرضاء عاطفة :

نُحبُّ وتناًى مسافاتنا وتجمعنا الرغبةُ اللافحة ونطفو على غيمة كالأثير تُهدَّمُها الرغبةُ الجامحة وتفجؤُنا لحظةٌ كالمحالِ وشيَّة نديٌّ كوجهِ الطفولة

ويتسع هذا الشعور الملح بالحاجة إلى قرار ومرفاً ، لا مجرد كسب ذاتى لشخصين ، إذ الحب إنسانى وحاجة كل المجهودين التأمين فى زحمة هذا العيش ، حين محاطبه :

فلم يعدُّ لنا سواكَ . . لم يعدُّ لنا من أَجلِ كلِّ المتعبينَ في الظلام والظامئين مثلنا .

لقطرتيني . . من سلام .

وتنداح الدائرة وتتسع فيصير هذا الحنين ولها بوجدان اجهاعى واضع الغاية عدث به الشاعر نفسه حديث المتوجس الآسى القلق من أجل من لا يعبرون طريقهم الوعر نحو الشيء البعيد في ديار المثال :

> مَنْ لَى بَمِن يَستوقَفُ الحاثرين يوما إذا ضلُّوا فلم يعبروا

من لى بمن يفضح زيف الحنين إلى ديار فى المدى تخطر لمّا نسينا أننا عائدون وأنَّ يوما قادما يشأر . .

ويتهدد هذه الغاية برود الجلوة ، جلوة الحماسة وتوزع الخواطر من حولها . ويرمز الشاعر لهذه الوحشة وهذا الإستلاب بالعرى والشتاء والريح العاصف والظلال الحرساء والسهاء الرمادية . . تتراءى من ثنايا التجارب والصور المبثوثة . نكتفى بالإحالة إليها . ويطول بنا الإستشهاد لها . وبلوح الأمل في سهاء المثال المنقبة بالغيوم وعلى مدى البصر ، نجم الميلاد :

عيني على نجم بآخر الساء

في هدأة السكون جاس برهة وغاب. لو يستطيع مدًّلى شعاعتين و أغرق العيون بالضياء لو أستطيع ، لو خطوت خطوتين. إذن لبددت خطاى قبضة السحاب. وفرَّ من أصابعي السراب.

وليست الرحلة إليه معبدة إذ يخوضها الشاعر بين متاهات شنات الوعى ، حيث فقد الكلام وظيفته . ولم تعد له طاقة توثيق الصلات فقد قامت الحواجز بدور الوقر في المسامع . وصارت الألفاظ رفات :

أَجناسُنا شتّى . . حديثُنا شتَاتُ لن يسمع اللى تقولُ من سَمِعْتَهُ يقول. فاللفظة الوعاء أصبحت رفات . . فبارك النعيب والهديل وغنّهم . . بكاؤك الينيم أغنيات .

وصارت شلالات الألفاظ صمتاً وصار الصمت صاخب الدلالة ، فاضحاً . صار إرهاقاً وعزلة وهجراً . لأنه صمت دون الحقيقة . يدرك مرماه الرهيب من يستشف من وراثه حقيقته . إذ هو صمت الجدران والقيود المعنوية وحواجز الوعى المغلق :

> الصمتُ في الطريق قيَّد الشفاه والعيون تصدُّنا الأَّحزانُ والجدران والسكون

وكل شيء واجفُ كأنَّهُ يموت

حتى غرامنا صموت.

وكم لحظ كبار كتاب العالم أثر هذه العزلة فى خلوات النفوس إذ تقوم حواجز دون صلات هذه النفوس بعضها ببعض وتراسل مشاعرها الإنسانية ، ويخاصة فى القرن العشرين . وهذا جخيم الواقع نجوبه كا ننا مسافرون بوعينا ويقفنا الوعى على إدراكه . فتى أخضعناه للفكر تولد الأمسل فى تذليل الصعاب أمام الوعى الإنسانى الجديد المرتقب ، بعد أن يجوس إليه رحلة الجحم أو رحلة العار :

سنفسحُ من مآقینا . . ومن أكبادنا سلوى ونضى من ظلال الموت من جلرانه مثوى لعلَّ الموت من جلرانه مثوى لعلَّ الموت يُرجعنا إلى شيء نسيناه . عبرنا برْزَ خ الموتى . . وطعْمَ الموتِ ذقناه ومن آثارِهِ المحمق حَمْلنا ما حملناه . وجثنا كم على يدنا بقايا رحلة للعار و ألقينا إلى النيران شيئًا لاهثا كالنار

وصورة الحب الإنساني أو الحلم ، مرآة النزعة الإنسانية في غدها ، إنما ينحصر في طفولة القلب ، في صور البراءة الأولى سين كانت السعادة غامرة ، ولكنها غير واعية وتستعصى على التعليل حين كان الوجود كله طريفاً غضاً حتى أبسط مظاهره وأهون مباذله . إذ تبدّو تلك المظاهر يجدتها في أنظار الطفولة تمينة تحمل في نفسها غايتها :

> منذ أعوام غريبات سحيقة . . كان شي محمل عينينا صغير ووديع

هامسٌ يلمس فى الدنيا طريقه وعلى كفَّيْه أحلامٌ وزهرُ وشموع . نحنُ صوَّرْناهُ من أوهامنا وجملناه على أهدابنا . .

طفُلَ دنيانا البديع . .

فصورة هذه السعادة الطفلة ماثلة كرويا فيقايا بصدره من حلم الآطفال في ليلة عيد ، أثارات سعيدة هي أشياء ماتت في صورتها الأولى غير الواعية . ولكنها ما زالت تريد أن تطفو في أعمق أخاديد الروح إلى سطح الواقع بعد أن تتمثل أملا واعياً ، نجماً في آفاق السهاء الخضراء تنطلق إليه الأرواح بعد أن تتحلل الأرواح من القيود التي تجذبها إلى الأدنى . حيث تظل المدينة مرة وسوداء تعشش في الصبح ، وحيث وحل الوجود من اللموع وحيث الازوجة لروجة بلا عرق . ويتخذ الشاعر إطار هذا الواقع مدينة دمشق :

لاشيء في دمشق إلا انتظار وقلق و أغنيات لم تزل على الشفاه تختنق وجبهة شمَّاء تمضى لا تقول أين رخامها أضاء واحترق مدينتي التي تغيب في لزوجة بلا عرق.. عارية كعانس تحلم بالشباب لا عار في دمشق. العار في صمت العيوني قد غرق. وسبق أن أشرنا إلى ابحاءة العار ، وأنه الوعى بالإستلاب والوحشة . وهذا الوعى أول مرحلة على الطريق فى رحلة الححيم . لابد أن تتعمق . ليطول سماء الأمل . ويتطلع إلى نجمه . على نحو ما استشهدنا من قبل من الديوان .

فن ثنايا أصداء النفس المستلبة ووعيها المشبوب يرحل الشاعر بوجدانه إلى الأعلى الذي لانجد معالمه في سوى التحرر من أوشاب واقع يضيق المرء به . وسماء براءة الحلم الوادع لحنة الطفولة . مرت حلماً غير مدرك . ولكن ينشده الشاعر واعياً أمامه . لا خلفه . ذلك أن الشاعر يفر من الماضي . فلا نعم في جحيم الذاكرة أو الذكريات الحصيبة ، وهو إنما يفتش عن الحلم لا عن التذكار المضني المطوى بالنسيان :

أتينا بابكم يا أهلنا الأحباب جئناكم فهل فى أرضكم عن حلمنا المخبوء أخبار ؟ طرقنا لم نجد صوتًا ولا ضوءًا ولا نأمة وحين تحشر ج الصبر الطويل وغاضت البسمة تقلّص فى جوانحنا هوى مُضْنى وتذكار وفاضت من محاجرنا رؤى لَهْفَى و أسرار

والشاعر يشكو أن يصير الماضى ذكرى مطفائة ، أو بجرد تا ساء ، أو ملاذ هرب ونسيان . فالماضى جلوة بجب أن تمد ثورة الحاضر ، فى الطريق إلى إشراقة المستقبل . وتشف نفسياً عن هذه الحواطر وقفة الشاعر : وقفة تا ته على الحليج ، طريق بحرى مسلود . يوحى فيه المظهر بركود العزم . وتركن السفن إلى نوم يتمثل فى غفلة صدى خافت كاللهاث ، صمت حزين حيث تعمق به مشاعر اغتراب السفن فى ركود الملال والضجر ، ومن ثم حيث الشاعر بالركب فى رحلته الوجدانية :

ياعابرين متاهة النسيانِ من خلف الليال يار اكضين مع الشعاب مُضرَّجين بلا ملال الهاربين إذا رؤى الماضى تمطَّتْ في العيون أنا بعضُ رحلكمو على ظَهْرِ السَّفين . .

ويتحدد مدى هذا المسير نحو الغد بمعالم واقع أكثر عينية في رسالة فدانى إلى صديقته :

> الكونُ مخاصٌ تزخر فيه الرغبة بحنينٍ لغد آخر . .

> > شوق لحياة ممدودة وأنا ورفاق ننتظر الطلقة .

> > > حتى تزحف..

ويتر امى الميلاد الحديد كللك في وجدان الشاعر العربي حين يقرب نجم أمل العروبة بثورة بغداد :

> ياصوتاً ترفعه بغداد فتعود ليالى الميلاد ياصوت الميلاد الأخضر تطلقه بغداد الثورة مازالت أرض الأسطورة .

وفي رثاء الشاعر الحديد الطابع لشهيد الكلمة في قصيدة : وشهيد الكلمة و

رمز ثورة لبنان ؛ يلمح الشاعر كذلك الميلاد الجديد . الذي يتحقق بالحب في رحابه الفسيحة الإنسائية الثائرة الحامعة :

وكما تولدُ في قلب العراء الأمنية

ثم تنمو فإذا الحبُّ جناح وإذا الاصرار قلب

والبطولات ذراع

وكما يولدُ بعض الناس ميلاداً جديداً . .

وُلدت قصةُ ثائر ..

ألم نقل إن ومضات الحواطر وإشراقات الطاقة الفنية ، وإبحاءات الصور ، ودلالاتها على شبوب المشاعر من ذاتية مدنية واجتماعية إنما يعبر فيها الشاعر عالم الواقع النفسى ليتجاوزه في رحلته الوجدانية . يحيله حلما ونجما يتطلع إليه ليسمو إليه . أو بهيب بالعزائم أن تستنزله . والفردوس المنشود : يرى الشاعر صورته المترجحة المحمومة في بقايا جنة الطفولة المفقودة . يريد الشاعر أن يظفر بها من جديد واعية – بعد أن كانت في الطفولة غير واعية – يريدها في المستقبل الآمل رحيبة الآفاق تحتضن العروية وأهلها . وللإنسانية حميماً ، ونحسب أن الشاعر في سبيل الإبحاء بهذه الرحلة الوجدانية سمى هذه المحموعة من قصائده : وإلى مسافرة » وبدأها بقصيدة : وأغنية مسافرة » ولم نرى في التجارب حميماً نوع الحب ، ولا صورة الحبيبة ، بقدر ما وقفنا على خفقات ما لوجدان المجهود المثقل الدائب المستوحش المستلب ، ينوء ولكنه لا يكل ، الوجدان المجهود المثقل الدائب المستوحش المستلب ، ينوء ولكنه لا يكل ، ويزل إلى در كات الواقع لمحمد، ويرى النجم في الربح . وينزل إلى در كات الواقع لمحمد، ويرى النجم في عصف الربح . أعقاب الليل وإن حلكت جنباته واضطربت مشاعله على عصف الربح . فالشاعر يعاني واقعه لمصعد على حطام مثاليته . فلا هرب ولا استدبار . وهذا ما يفرق بين تنصل الرومانتيكي في أحلامه وبين مواجهة الواقع النفسي ما يفرق بين تنصل الرومانتيكي في أحلامه وبين مواجهة الواقع النفسي ما يفرق بين تنصل الرومانتيكي في أحلامه وبين مواجهة الواقع النفسي

ومعاناته كما هو لدى الرمزيين أو ذوى الوجدانات الاجهاعية الإنسانية على حسب ما يهديهم إليه صدقهم فنياً وواقعياً فيا بينهم وبين أنفسهم .

وإلى أمثال الشاعر سد من بجوبون بفكرهم الواقع ليسموا عليه سـ يتوجه « بودلير » فى قصيدة له عنوالها : « الرحلة » لهدى إلى الموالف منها هذه الأبيات :

﴿ أَيِّهَا المُسافِرُونَ المُثْمِرُو الدُّهُشُ : أَيُّهُ حَكَايًا نَبِيلَةً . .

نقرأ في عيونيكم العميقة كالبحار

أرونا علب ذكرياتكم الثرية.

حُلَّى الأَّعاجيب المصوغة من النجوم والأثير .

نريد أننسافر بلابخار ولاشراع.

فدعوا ذكرياتكم في أطرها من الآفاق

تنسمُ على أَفكارنا المحدودة كالأَستار . .

لتغمر بالبهجة مضيقً سجوننا.

وقولوا : ماذار أيتم ؟ . .

ولم أرد إلا مصاحبة القارئ فى هذه الرحلة الوجدانية ، ليقف على أصالة تجاربها ووحدة دلالاتها فى دقتها . وحسبه أمارة على الحهد الفى ما سقت من شواهد على ما قلت . أما التحليل الفى للصور ، وأما موسيتى الديوان واتساقها مع التجارب ومدى ما وفق فيه الشاعر فى صنوف تجاربه على اختلافها فلا أخوض فيها الآن . وحسبى أن أشيد بالحهد الفى وأصالة الصور ، وعمق لاعامات فى أكثر تجارب هذا الديوان الطريف الأصيل .

## الفخرآت

الديوان (١) تصوير لما شاة الشاعر ومشاعره فى خارج وطنه الصغير ، ما بين ماض وطنى حافل مشبوب وحاضر حائر مترقب ، ومستقبل طموح لوطنه والوطن العربي الكبر ، مؤمنا أن عليه واجباً فى تصويرها يعادل الواجب الوطنى فى تكريس جهوده لهما ، وأن عليه أن يجلوها فى وضوح يوقظ الوعى ويزلزله ، دون أن يمس مناطق اللا شعور الرمزية :

ينهلُ شِعرى من دى كلما أعوزه المدادُ فى الرَّحْبِ جَبلْتُ هذا الشعرَ من خافق من شامخ يهزأ بالصلب يسخر بالطاغوت فى مجده لأنه يؤمن بالشعب

وفى هذه الغاية الفنية بجد يحرص عليه الشاعر حرصه على بناء المجد الوطمي

المجدد أن تحيا الذي كتبت

يمُناك في صَبْر وفي جَله

والبساذلون دمًا لما كتبوا

شعبلٌ تنير مداركَ الأبد

فالشاعر يومن بالصدق الفثى والواقعى ، ويعيش تجاربه ، ويعانيها فى واقعه .

والقصائد فى مجموعها تنبور حول تجارب رهيبة قلما تحفل بها الحيوات

<sup>(</sup>١) الفجر آت : ديوان الشاعر العراق علال ناجي

الكثيرة ، يحكيها الشاعر طوراً فى أساطير مخلقها ، لها طابع القصص وضراوة الواقع المروع مثل د أقصوصة كف مملودة » ( الديوان ص ٤٥ ) ومثل مصيدته د حسين فى ليلة العيد » التي يقول فيها :

- 777 -

السنونو فقد العش الظليلا - كالأقاحى حرمة ماء وظلا وأصيلا - كالأغانى بكت العازف لما قيل غيلا - كالشحى إذ ضبع النور الجميلا - كال يبدو لى وحسن ، ليلة العيد الصغر .

ورداء لم يجدد ــ وعلى البيت من الحزن طيوف لم تبدد ــ وعلى مقلة أمه ــ ألف دمعة ــ وأبوه .. كسرت بمناه فى المننى الأخير .

أخته تسا"له أين أبونا ياحسين ؟ فيجيب ــ وهو دون الرابعة ــ برعم أدمت رواه الفاجعة ــ والدي في السجن .. في السجن الكبير ــ في الفيافي السوّد في قيظ الهجير ــ جزع الظالم من إيمانه الصلب ــ فا لقاه بمنني .

ياصديقى وحسين ليلة العيد حزين ــ ليس فى سرواله شى جديد ــ ليس فى أردانه عطر وليد ـــ والنقود قاتل الله النقود ــ ضلت الدرب لأيدى الصامدين.

ياصديقى أنت لم ترصد دموعا تنحدر - من جفون لحسن - فوق رفات اللجن - لرى لوعة شعبى فى العيون الرجسية - فى الشفاه القرمزية مثل عمر الورد - نشوى عربية - ياصدينى .

ومثل قصيدته الراثعة ( بطاقة عيد إلى أختى ــ الديوان ص ٤١ ، :

كصلاة من عبير – مثل رشات العطور – مثلاً النجمة فى الظلمة تومى وتثير – مثل رف منسنونو جاء منخلف محور – هذه الأحرف فى الشوق صلاة من عبير – وهى فى العيد بطاقة – تتحرق – تتشوق – للقاء الأهل والأطفال – أواه – وتقلق – ياأخى – هذه الأحرف لو تدرى اشتياق للقاء – وهى نبع من صفاء – وهى دفقات محبة – فإذا ما لمحت عيناك حرفا

لايين ــ فتا كدــ أن دمعه ــ لحروف الشوق أصباها الحنين ــ فاسممت في عبر الحرف وانداحت كموجة .

يا أخى إن يسال الأطفال عنى – قل لهم : إنى مسافر – ساعود – عندما يا أنى إل يسال الأطفال عنى – قل لهم : إنى مسافر – فإذا مر الربيع وعلى الأفق ضباب و دخان – وتخلفت هناك – وقر أت القلق المشبوب حباً – في العيون الحلوة السود الحبيبة – قل لهم : إنى مسافر – ساعود – عندما يا أتى الشتاء – فيطيب السمر – زادتا النار وحب الكستناء – وحشايا ثمر البلوط فى الليل الطويل – وأحاديث الصغار الممتعة – عن أقاصيص و أبى زيد الملائي يا أخى .

وإذا ما حل عيد ـــ وأنا محض خمال فى البعيد ـــ قُل لهم : إنى رتحلت ـــ لألملم ـــ أنجم الليل وأسهم ــ فى انبثاق الفجر فى ليل العروبة .

وإذا طال ارتحالى وغيابى - وعلى أوجه أطفالى الصغار - لاح يتم - رسمته أعين لم تعرف الداوع الغاليات المسته أعين لم تعرف الدالمة يوماً - لا تدع أدمعهم تلثم تربا - فالدموع الغاليات - هى كَالْأَنْجُم مثواها السماء - ارشف الأدمع عنى بشفاهك - فهى بعض الأمنيات فى اغترابى - ثم قبل . قبل الاطفال عنى يا أنتى .

وطوراً مخوض الشاعر هذه التجارب مباشرة فى مناسبات وذكريات وطنية كقصيدة د عبدالوهاب — ص ۲۱ ، والصامدون — ص ۷۱ ، العدل فى الورق — ص ۷۶ ، والأخيرة استوحاها الشاعر عندما وقف فى قاعة المرافعات فى محكمة العدل الدولية فى لاهاى وسمع الدليل يشير بيده إلى موضع فى القاعة ويقول : هنا وقف مصدق وترافع وكسب قضية نفط بلاده ، يقول فى آخرها :

مرّت بخاطري الرؤى رفّافةً

فعجبت كيف تقلّب الأقدار هدم الطغاة ملاذه فأجابهم

وعلى الجبين توقَّدُ مــوار

بيتي بأكباد الجموع أقمته

لا النار تدركه ولا استعمار الفارس الملخور يمضغ قيده

ياضِحْكةَ الأَقدارِ حين تدار

ويقهقه الظلم المبير بل أنت في وهم مثير القيد للشعب الصغير والسجن للرجل الكبير والعدل في الورق الآثير

وتبلغ القصائد مدى بعيدا في الحودة حن تثور عواطف الشاعر حافلة عشاعر الأسرة والولد والنائى عن الأهل فيقول في قصيدته ۽ رسالة إلى ابني ۽ :

أنا يابنية متعب أضوى البعاد هدير لحني مُنابِــذًا قــلبي وجفني يتسوه في الظلمات ظني كالطود للسزمن المُعسٰى أضنكي لبعدهم وأضني أُوَّاهُ من فسرط التجسي وقمد نبها سيف التمني

عيني على الفلذات لا أسطيعُ أحضنُها بعيتي أَبِنُينِي عاد الرقادُ وغدوت كالشُّلُو الطريح الله يعلم أنسى لولا صغارٌ لم أزل يا ناعمين بموطني أيُـــلامُ ربُّ المــكرمات

علَّمْتَهُم ضَرْبَ الحديد فضاع فى اللاهين فى وتنكرت زُمَّ الضباع لضارب فى كُلِّ مَتْنِ أَبْنِينَ على أَبْنِينَ طلعَ الصباحُ وخابت النجماتُ على ورواكم حتَّى الروى فرَّت مع الظلماتِ منى

وتكتسب هذه العواطف الذاتية فى مساقها من واقع حياة الشاعر جلالا يسمو بها عن لوعات الحب الما لوفة ، لأننا نشعر أن حبه لأهله ووطنه ما ساة من داخل الما ساة الكبرى ، يشف فيها الحب الصغير عن الحب الكبير . وفى كلتا الحالتين تنهل عاطفته من حرمانها ريا خصباً فهو من ناحية يتغنى بآلام وقاقه فى الكفاح غناءالريح إلى القلاع تحفل بها لندفعها في طموح إلى المرفأ الأمين ومن جهة أخرى يعبر عن التياعه فى غربته بعيداً عن الأهل والرفاق . والما ساة الحاصة والعامة تدعم كلتاهما الاخرى . ومن ثم نحس بجلال التجارب فى طبيعها ومن داخلها ، حتى فى قالها التقليدى الرصين مثل قوله :

ولكنْ. أبت مِنِّى الرضوخَ لظالم طبائعُ جَشَّمْنَ الطَّعْاةَ المصاعبا ويأبي ضميرى أن يلل لمعشر شَرُوْا عَرَضَ اللنيا وباعوا المذاهبا مذاهب للأحرارِ كالنور في اللجي يُحيل غياباتِ الليالي كواكبا

م محس بحدة الشعور من خلال هذه المعانى التليدة ، فالمذهب الفكرى مبدأ وعقيدة لايشرى بمنصب ، ولا مهدهد صاحبه باغراء .

والديوان كله إيمان بالوطن وإيمان بالعروبة ، وعاطفة فياضة مرهفة تجاه الأحداث ، دون أن تياًس أو تستسلم ، بل تفيض حيوية وتفاوًلا وثقة بالمستقبل مها كان ملينا بالثنايا والعقبات . ويتجلى هذا التفاول فى الأسى والأمل ، وفى الشعور بجال الطبيعة التى يستملى مها صوره ، ويسوقها فى أحلك الأحداث، وبمعن فهاحتى لتتراءى فها رتابة فى خلال القصائد المحتلفة ، وهذه الرتابة لوحظت لدى شعراء كبار مثل طاغور وهيجو ، ولكنها ذات دلالة على الشعور الحياش بجال الطبيعة وعلى عزيمة تتراءى مبتسمة فى مللهات الكوارث، تستعذب أربيع الماضى وترى أشعة الفجر، فجر المستقبل من دجناته وذلك من خلال توالى صور الزهور والعبر والروض والليل والنجوم والفجر والنور والظلام الكثيرة المنبئة حتى فى قصائد الرثاء :

يشتاقُ لويلثمها الفلِ كدفقةِ الأطيابِينهلُ فتبسمُ الأُنجمُ والليْلُ وللندىماخلَفالنَّحْلُ طلائعٌ للفجرِ أوطَلَ فى عبق الزهسر أحاديثُنسا فَجرٌ سخى النَّبْع من عطرها همساتنا تنسابُ فى ليلنسا فللغدير العَذْب أُهْزوجة وأنت يا وَهَّابُ فى ليلنا

بالأملِ المعشب بالحبّ صرت نشيدا في فم الشعب في نجمة من عالم رحب فالقمّةُ الشهاءُ في الركب ينهل من إيماننا الصلب لكن سَقْينا المجدّ في الدرب

كُنْتَ كمن يزرع أرياضَنا وحين غيبت كنجم هوى فيا رفيق الفكر قد نلتق الموت لن يُرهب أمثالنا والجبلُ الشامخ في مجده كنت وكنا في الدجي نحلم

وقد طنت هذه الصور البهجة المتفائلة على البعد الإجهاعي القصائد ، مثلا قصيدُنه في بغداد . بغداد فيها قبلة من شذى وكعبة من سي وبلسم (درست رعادج مه

جراح والقجر والليل ومناظر الطبيعة فها والأزهار والمطر والسحاب الديوان ص ١٧ ه ولكن الشعب ومشاعره ، والتاريخ وجلاله ، والإحساس با عماق الأحداث أو صنوف الوعى بها تكاد تكون غائبة في الصورة الكلية للتجربة . انظر كذلك قصيدته «عروبي ــ ص ٢٤ » فها الشعب صدر يغي في فرح ، ويومن بالرخاء ، مما بجعل الخواطر تطفو على سطح التاريخ .

وعلى الرغم من أن الأستاذ هلال ناجى ينفر من الرمزية مذهبا ومبدأ فنى قصائله بعض صور إبحاثية غنيت بها القصائد واز دادت عمقا مثل قوله :

ومضى يفترش الأرضُ ومِن مَدْمع الليل يصوغُ النَّجْمَ فَجرا وكقوله:

ماسائرين مواكبا والفجر مُنتحر غريق مُ مُنتحر غريق مُم وسيلة بُعم التجريدات وهي وسيلة رمزية كقوله:

لينحر الضياء من جديد ، وقوله : القنبل يطمس صرخاته ، وتضيع الصرخات الطفلة . وكلما هذه الصورة الإيجائية العميقة في مقابلة الظاهر الحسى بالأعماق النفسية الحياشة كالبحر على أثر روية الدمعة تطمس الحرف وهى امارة حية للعاطفة الباطنة : وفإذا ما لحت عيناك حرفا لا يبين ٤ .

فتاً كل أن دمعة ــ لحروف الشوق أصباها الحنين ــ فاستجمت في عبير الحرف وانداحت كموجة .

وكذا تراسل الحواس فى هذه الصور : النور مات على الطريق ، الأمل المعشب بالحب ، وهى وسيلة رمزية أيضاً .

والديوان بعد ذلك جديد في جوهره وفي نوع المشاعر التي يصورها وفي أصالة شاعره ، وهو يضيف جديداً إلى التراث الشعرى الحديث ، في نوع التجارب التي يعانبها الشرق العربي وفي صنوف من تصوير للتضحيات ولأزمات الوعى من مخلفات الماضي التي تعترض التقدم الثورى الحارف في سبيل إشادة صرح العروبة الكبير .

## الأرغس

نعد ديوان (١) الأستاذ حسين عفيف فتحاً جديداً في الأدب العربي ، إذ هو ضرب من الشعر العربي الحر ، غير المقيد بقافية أو وزن في معناهما التقليدي . وقد سبق فيه الشاعر إلى نوع من التجديد في الشعر قد يكون النقد العربي – بعد – غير مهيا الاستقباله ، خاصة والمعركة بين ما سموه الشعر الحديد والقديم لما تخف حدتها بين فريقي النقد المتصارعين ، في حين أن هلما الشعر الحديد – موضوع الصراع – لم يزد على أن أخل بالموسيقي النقليدية فيا عض الوزن ، أي مجموع التفعيلات في البحور الموروثة ، واحتفظ في أوقت نفسه بالإيقاع التقليدي ، أي وحدة الوزن ، وهي التفعيلة ، فما بالتا الضرب من الشعر في ديوان الأستاذ : حسين عفيف ، وهو لا يتقيد بملما الضرب من الشعر في ديوان الأستاذ : حسين عفيف ، وهو لا يتقيد بما عهدناه في الشعر من وزن أو إيقاع ، ولا يتخد أساسا لإيقاعاته التفعيلية الموروثة أو الإيقاع الما ثور ؟ !

ولعل الأستاذ حسن عفيف قداستجاب في ديوانه لروح الشعر كما نفهمه في العصر الحديث ، ألا وهو التصوير للمشاعر ، أي إيرادها في صور تبعد بها عن التجريد من ناحية ، وعن السرور والتعبير من ناحية أنحرى . ولا قيمة للموسيقي في هذا المفهوم ، إلا بمقدار ما تشد من أزر هذه الصور ، وتضيف إلى إيجاء أنها. وبهذا نفرق بين النظم والشعر . فإذا توافرت موسيقي الكلام وخلا من التصوير فإنه يكون نظا لا شعراً ، في حين لو توافرت روح التصوير فلنشر وخلا من الموسيقي التقليديه فإنه يكون قد توافرت له روح الشعر ، وقد فطن إلى هذا التغريق أرسطو في القديم ، فقرران روح الشعر يتمثل في المحاكاة

<sup>(</sup>١) الأرغن : ديو ان الشاعر حسين عفيف

واعتقد با أن المحاورات السقراطية شعرية الطابع ، وهي خالية من النظم ، ثم أضاف أنه و لو نظم تاريخ هيرودوتس لظل تاريخاً » .

على أننا نجافى الصواب إذا اعتقدنا ألنالموسيقىلا قيمة لها فى قوة التصوير والابحاء بالمشاعر . ولكن من الذى يستطيع ألنيز عم أن هذه الموسيقى مقصورة على الأوزان الموروثة فى الشعر القديم ؟

وقديما فطن نقاد العرب إلى قيمة هذه الموسيقي في الكلام غير المنظوم . فلحظ الحاحظ ــ تبعا لأرسطو ــ قيمة الإزدواج في حمل الكلام ، وعقد أبو هلال ــ في كتابه : الصناعتين ــ فصلا خاصاً سهذا الازدواج ، وقسمه إلى ما هو متعادل الأجزاء في الطول ، وإلى ماهو متقارب الأجزاء ، وفي الحالة الثانية ينبغي أن يكون الحزء الثاني هو الأطول . ومثل له من القرآن الكريم : ﴿ وَلَسَّمُ بِٱخْدَلِهِ ، إِلَّا أَنْ تَعْمَضُوا فِيهِ ، ﴿ وَإِنَّهُ هُو أَصْحَكُ وَأَبِّكَى وإنه هو أمات وأحيا ، . ومن ذلك ماينص عليه قدامة بن جعفر في مقدمة كتابه : • جواهر الألفاظ ، فيقول : • وأحسن البلاغة الترصيع والسجع واتساق البناء واعتدال الوزن . . ٥ . ويقصد بالنرصيع أن يجعل الشاعر أُو الكاتب ــ على السواء ــ مقاطع كلامه متساوية الألفاظ في البناء ، متوافقة في الانتهاء ، مع مقابلة الأجزاء ، والاتفاق في وزن الكلمات في كل جزأين ، أو في مجموعة الأجزاء، أما اعتدال الوزن فيقصد به اتفاق كلات الفواصل في الوزن في الكلام المنثور ، وعمثل له : « اصبر على جر اللقاء ، وقصص النزال ﴿ فَكُلُّمَةُ اللَّمَاءُ وَالنَّزَالُ عَلَى وَزَنَ وَاحْدُ ، وَإِنَّ لَمْ يَتَفَقًّا فَى مُقطعها . ويسمى قدامة ذلك وزنا فيما يخص النثر . ومعنى ذلك أن هؤلاء القدماء يقرون نوعا من الوزن في النشر ، وتمد حونه با"نه يشد أزر المعنى ويساوون في قيمته بن الشعر والنثر .

لم يقصدوا هم أن يدخلوا الكلام النثرى ـــ الذى توافرت له محسنات الوزن الذى ذكروه ـــ فى نطاق الشعر ، لأن مفهوم الشعر عندهم كان مقصور آ على النظم التقليدى فحسب . وقدامة نفسه يعرف الشعر با نه الكلام الموزون المقفى . والمساكة الآن هي أنه ما دمنا قد اعتددنا با ن الشعر هو التصوير ، وأن الموسيقي تابعة لهذا التصوير ، فلم لا نطلق معي هذه الموسيقي، بحيث تشمل الموروث منها وغير الموروث ، حتى لو اقتضى الأمر أن يخلق كل شاعر نوحا من الإيقاع خاصاً به ، لايتفق والمعهود من الوزن كما ورثناه ، على أن ينجح الشاعر في إثارة شعورنا بصوره وموسيقاه ؟ ومقياس ذلك النجاح موضوعي أيضا ، إذ لابد أن تتوافق مؤسيقي الكلام مع الصور المثارة .

وقد أثيرت هذه المسألة فى النقد الأوروبى منذ الرمزيين. فقد أراد هو لا عأن يفسحوا بجال الموسيقى فى الشعر، لا إسهانة منهم بقيمة هذه الموسيقى فيا مخص قوة الإمحاء التصويرى ، ولكن لتوثيق الصلة بين التصوير والموسيقى على نحو يتعمق فيه الشاعر فى الصورة الشعرية ، وعنلق لكل صورة موسيقاها بلون تقيد بالمعهود من الوزن . ومنذ الرمزيين كثر فى الإنتاج الشعرى العالمي ما سموه : الشعر الحر . ولكل شاعر فى هذا الفرب من الشعر نوع من الإيقاع خاص به ، يبتكره ، ويوثق صلته بصوره الشعرية وتجاربه .

ولسنا بسبيل التعرض لهذه القضية وشرحها ، ولكنا عرضنا موجز تاريخها لنقرر ما أسفرت عنه من إنتاج شعرى عالمي من نوع يتجاوز كثيراً - في بجال التجديد – ما يطلق عليه نقادنا وشعراو نا المحدثون : الشعر الحر ، إذ أن هو لاء يقصرونه على الشعر المقيد بوحدة الوزن – وهى التفعيلة – دون عدد هذه التفعيلات ، كما سبق أن أشرنا .

وكثير من الشعراء الغربيين لهم فى إنتاجهم تجارب شعرية غزيرة من نرع الشعر الحر ، فى معناه الأوسع ، أى الذى لايتقبد بوزن ولا قافية فى معناهما الموروث.

ومن كبار شعراء الشرق الذين ساروا على هذا النهج شاعر الهند الشهير رابندرانات تاجور . وقد تائر به الأستاذ حسين عفيف ... في ديوانه الذي نعرضه ... صنوفاً من التائر في قالب شعره ، وموضوعات تجاربه وصوره ، كما تائر به في تطور حياته العاطفية ، وهو تطور تتجلى فيه وحدة الديوان . ويذهب شاعرنا مذهب تاجور فى ضربين من الصياغة : فهو يتحرر من الوزن والقافية فى كثير من القصائد ، وبهذا بدأ تاجور شعره الحر ، فى حين يلتزم شاعرنا نوعا من القافية فى قصائده الآخرى ، ويغلب هذا الالتزام على الشطر الثانى من ديوانه ، وهذا هو ما انتهى إليه تاجور فى شعره كذلك .

على أن من الخطاء أن نزعم أن شاعرنا تحرر من الإيقاع على إطلاقه ، فإن له إيقاعا خاصاً به لايتبع فيه التفعيلات أو الأبحر التقليدية . وفي هذا الإيقاع الخاص تتمثل موسيقى الشاعر . وقد سبق أن قلنا إنه يسير على حسب ما اتبعه كثير من الرمزين في الغرب وفي الشرق .

وكان شاعرًنا يا نف أن يسير على درب مطووق من الأوزان التقليدية. التي قد تصرف القارىء عن مغزى التصوير ومرماه إلىالهيام بالموسيقىالظاهرة والنغم السافر الذى قد ينفصل عن التصوير ، فيصبح به الكلام نظماً خالياً من روح الشعر .

على أن بعض القصائد فى الديوان تحتفظ بإيقاع يكاد يكون هو الوزن التقليدى و لكن شاعرنا يتعمد أن يغير معالم الوزن التقليدى فى هذه القصائد ببعض حروف أو حركات قليلة ، تزيد على الوزن التقليدى أو تنقص منه . ولنضرب مثلا لللك ببعض فقرات من قصيدته الحادية والتسعين ، وهى نشيد زنجية تقول فيها :

و بليل أجفاني كم أغفت قلوب . ولظل أهدابي كم أغفت مهج . عشقت بنات الغاب .

بين الدُغال نشأتُ . ومع الوحوش شببت . في نداء الغاب هجر تموه قديما . وذُبْتم إليه حنينا . وهيهات ينسى الغاب

تلك العقول الواعية . تطوى غرائز غافية . دانت بشرع الغاب .

فالفترة الأولى تتردد موسيقاها بين مستفعلن (مع ما يمكن أن يدخلها من حاف وعلل وبين متفاعلن ، ثم مختمها الشاعر بوزن : مفعول .

والفقرة الثانية تسير على نظام مستفعلن (مع ملاحظة ما بمكن أن يلخلها كللك من أنواع الحلف التقليدية ) ثم فعلات ، ثم متفاعلن فعلات ، ثم مستفعلن (التي تصير متفعلن ) ثم مفعول ۽

ولو حلفنا الواو العاطفة من الفقرة الثالثة لاستقام وزنها على نظام مستفعلن فعلاتن (مرتين ) ثم مستفعلن فعلان ه

وتَتر دد موسيقي الفقرة الأخيرة بين مستفعلن ومتفاعلن وفعلان .

في القصائد، إذن ضرب من موسيقي تقرب الأوزان التقليدية ، ولكن الشاعر ينكر معالمها ، لتصبر غير ملحوظة إلا بالتا مل ، كي توثر من داخل الصورة لا من خارجها . ويتمثل تنكيره لها — كما رأينا في الفقرات التي ذكرناها — في تغيير بعض حركاتها أو إضافة بعض حروف إليها ، كما يتمثل تنكيره لها كذلك في كتابتها على شكل أسطر وفقرات لنفس السبب للدي ذكرناه : فالقصيدة الحامسة بعد الماثة يكتبها الشاعر هكذا :

رقص الغيد على ناى فما للراعى تُحْرَمُ الخَصْرَ النخيل! وتكحَّلْنَ بأُحزاني ومانهلت عيناى من جفْنِ كحيل.

إِنْ يمِلْ للزهر غصن فاذكروا أَنَّ لى فى أضلعى قلباً يميل. يشتهى الحسن ويهوى لثمةً فى ربى الروض على الظل الظليل

فهى فى الديوان على صورة أسطر نثرية ، وفقرات ، على الرغم من أنها موزونة على تفاعيل بحر الرمل ، فيا عدا السطر الثالث فإن موسيقاه تستقيم على بحر الرمل لو أن الشاعر استبدل بكلمتى : «على الشوك» تعبير : فوق أشواك : أو عبر أشواك ، مثلا . ومن أجل السبب الذى شرحناه كذلك ، يكتب الشاعر بعض قصائده في صورة أسطر وفقرات ، في حين أنها مستقيمة كلها على حسب الوزن التقليدى ، وذلك لتصرف القارئ عن تتبع الموسيقى والتعلق بها لذاتها ولكى تحمله على تركيز انتباهه في الصور وتتابعها وموسيقاها الداخلية . وذلك كما في القصيدة التاسعة والأربعين ، وهي كلها على عمر الرمل ، ولكن الشاعر هكتما على طريقته ، ومها :

أنا فى الأحراج راع وهى مثلى راعية . قد زهدنا كلَّ تاج مذ لبسنا العافية .

إن صحا الطير ضربنا في البرارى النائية . فهبط عند سهلٍ أو صعدنا رابية . حيث ترعى حَوْلَنا الأَغنامُ فَرْحَى لاهية . من خرافِ تتبارى أو نعاج ثاغية . .

وكذلك القصيدة الرابعة بعد المائة ، وهى مستقيمة على بحر المتقارب ، وهى من جيد القصائد في الديوان ، ونذكر نموذجا منها ، على طريقة الشاعر في كتابته لها :

دعونا الجمال فلم يستجب. فَعُدُنا بِأَفَدَدة تنتحب. ينم عن الوجد فينا شحوب ودمع يحار ولا ينسكب. وفي لحظنا نزعة للمغيب وفي شدونا لوعة المكتثب. كأنا فضي ورا الغمام ونبعث بالبرق بين السحب.

ترانا فتحسبنا هامدين كما قرَّ بعد الوثوب الحبب. وما نحن إلا زهورُ تجفُّ وتحفظ من عطرها ماذهب. إذا الليل حرَّك فين الحنينَ تفجَّر من دمعنا مانضب. وفى الإيقاع الحاص بالشاعر ، محرص هو على نوع من الازهواج فى الحمل ، وعلى توافر نوع من الموسيقى فى داخل كل فقرة ، مع ثقابل فى المقاطع واتفاق الكلمات فى الوزن ، أو فى الوزن وحروف السجعات القائمة مقام القافية . إقرأ مثلا هذه الفقرة من القصيدة الثالثة عشرة :

« أر أيت إلى أنك زهرة ترف ، و أنى فراشة ترتعش ، ر فى إذن و أحُوم ، ولنوقد النار حولنا ، فمن الخلجة ينبعث الدف . ومن الخفقة ينبعث السنا ».

وتتعدد وسائل الشاعر الفنية التي ترفع قصائده إلى مرتبة التجارب الشعرية على الرغم من أنها غير ملتزمة بالوزن التقليدى . وأهم هذه الوسائل . كما وضح من النماذج السابقة ـــ وكما يتضح من معظم قصائد الديوان ــ هو نبل الألفاظ ، وقوة إشعاعها في مواضعها ، بحيث تغني بالقرائن وتطرف ، والتائق في التراكيب ، والبعد بها كل البعد عن الابتدال ، وازدواج الجمل ، وتناسبها في بنيتها ، وتوازيها ، وتنوع الأساليب ترفعا عن الرتابة .

ومن أهم الوسائل لدى الشاعر كذلك تنمية التشبيه الواحد تنمية تستنفد كل أبعاده ، حتى ليبنى بعض قصائده كلها على تنمية تشبيه واحد وما يحف به من معان ويتولد عنه من خواطر ، ثم نمو الصور في حركها ، وشفافيتها النفسية . فالقصيدة الحامسة مثلا تقوم على تشبيه سواد عينها بالليل ، ولكن الشاعر لا يقف عند هذا الشبه الظاهرى الذى بجعل الصورة مبتذلة ، بل ينمى هذه الصورة ، فلدليل عينها سا يسطع فيه من اللحظ سليل مقسر . وهو ليل حافل بالأطياف : أطياف الروى الحاوة ، التى توحى بها الليلة القمراء ، وبين هذه الأطياف علو الوسن ، على التحديق في ليل العينن ،

وكذلك القصيدة الخامسة عشرة ، تقوم على نشبهها بالغزال الشرود ، ولكن الشاعر ينمى هذا التشبيه في جميع أجزاء القصيدة ، بحيث يبعد به عن المعنى المطروق . فهو الغزال النافر ، على حين أن له بين حنايا المحب شجرة وارقة وعين ماء ، ثم يقول الشاعر :

دَ أَى عطر لعمرى يناديك ، فَقَفُوتَ أَثْرَه ، مسكين لن تقفَ الدهْرَ عَدُوكَ ، لأَن العطر الذي ناداك ، فيك أنت وما تدرى .

(في عيونك السود ، ومسك في حواشيك ، فاتن سباك فيا ويحك يامن عشقت نفسلك ياويحك !

و ليتك يوما تفيق ، فتعلم أن الظل الذى شُبّه لك يعدو معك ، وأنّكما لن تلتقيا ! فتهتف : وعلام العناء ! ثم تأوى إلى ظلى . . »

ومن الوسائل الفنية كلماك ما يفيده الشاعر من الرمزيين ، وأبسطها عدم تسمية التجارب ، وهي وسيلة عببة لأمثال تاجور ، إذ أن الرمزيين يعتقلون أن و في تسمية الشيء قضاء على ثلاثة أرباع ما فيه من متعة على حد تعبر و مالارميه ، وكلملك الإضهار ، وأيسر مظهر له بدء القصائد بحروف المعطف التي تدع التجربة حوانبي يتخيلها القارئ دون تحديد لمعالمها ، ثم تراوج الأضداد في المقارقات التصويرية ، وكلماك العبارات الإيحائية المطروقة اللهامية في مغرب الشمس ، والساء المزروعة بغاب الشهب ...

تلكم أهم المسائل الفنية التي بها صار الديوان شعراً حراً ، أما تجارب الديوان التي تكشف عن وحدته وأصالته في موضوعاته ، فإن فضايا هلمه التجارب تلور في أكثريتها الغالبة على الحب ، فلا يتغيى الشاعر بالطبيعة بقية الديوان وسيلة لتصوير مفاتن المرأة ، وما يعتاج بنفس المحب تجاهها .

حب الشاعر أبيقورى نهم ، يذكرنا فى مطلع ديوانه بالحيام اللى تاگر يه شاعرنا ، ولكنا لا نلبث أن نرى ــ على نوالى القصائد ــ أن الشاعر صورة أخرى من ا دون جوان ا على حسب ما يصوره ترسو دى مولينا الأسبانى فى مسرحيته : اخادع أشبيليه أو نديم بطرس ا، فهو يبلو لاهيا نها بالمللهات ، والحال أينا وجده ، منطلقاً مع عواصف الهوى . مذهبه الشرك فى الهوى لأنه موحد بالحال ، لا يعرف الغيرة ، ينسى المجبوبة كما نسى غيرها ، فالنساء كثيرات ، ويجوب الليروب بقيثارته ، فسرعان ما يرجع بحب جديد ولكن وراء هذا الظاهر اللاهى نفساً آسية ، لأنه بتنقله الدائم فى الهوى ينشد سعادة لا بجدها :

ه حير ان يبحث عن عبق مبهم ، و كلما ضله جن قلبه ، وما عن شره بدل
 فى الغيد ، ولكن عسى أن مجده » .

وحين بجد حبه يشكو جراحاً طالما أثخن بها قلوب الغيد ، ويلمل الهوى ويعرف بعواصف الغيرة ، وبالوفاء فى الحب ، وهو فى كلتا حالتيه بائس ، سواء كان المحب أم المحبوب ، كا ثما كل إنسان يسائم العداب فى الوجود . ليكفر عن ذنوب اقترفت فى حيرات سابقة فهل يكون القبر بعد هذا التكفير بدء عهد سلام ، بحس المجهد فى الغمض فيه براحة النسيان ؟ (قصيدة النسيان

وفى المرحلة الثانية من مراحل إدراكه للحب، مهم الشاعر بالحب القنوع العف ، يفضل فيه البعد على القرب إبقاء على قداسة العاطفة . ويعانى عواصف الغيرة، ويؤثر الوفاء للجال فى ذاته . فعبادة الحال من عبادة الله . فعن حماله صدرنا وإليه نعود ( انظر قصائد : ٢٢ ، ٩٩ ، ٤١ ، ٤٤ ) .

ويختصر الشاعر مراحل تطوره فى القصيدة الثامنة عشرة بعد المائة ، إذ ينتقل من مرحلة الأثرة والولوع بالأخد دون العطاء ، إلى مرحلة الإيثار والبذل ، ويرجع ذلك إلى نوع من فلسفة تتصل بالتناسخ والتوحد فى عاقبة الأمر مع الله :

ه لقد تطورت صفائى من مخلوق با خد إلى صفات الحالق الذى يعطى
 ولا يا خدوكان ذلك ثمرة · رحلنى للدنيا النى ماجنها إلا لا رتنى عما كنت

اننا سلخنا من الله لنعود إليه فنكونه . ومن لم يصل فى دنياه فسيكورها
 تجربة . . . ٤

والتوحيد والتناسخ كلاهما بما تشف عنه أشعار تاجور، كما أن الحب في معانيه السكثيرة، ومنها المعانى التي طرقها شاعرنا مما يصوره كذلك تاجور ولسكن لتاجور فلسفة حمال ينفرد بها، هي استجابة للروح العالمي فيا سماه تاجور: ثنائية الحال ، وكان صداها عيقا في شعره ، مما شرحناه في مكان آخر ، ومخلو منه ديوان شاعرنا . فتأثر شاعرنا بتاجور إذن ممثابة أصداء لا نعتقد أنها تخللت روحه .

ومن أدلتنا على ذلك عقيدة شاعرنا في و التطهير ، فهو يا خله حرفيا عن فرويد ، ويغفل في نفس الوقت آراء فرويد ومدرسته في إمكان التساى بالغرائر فنيا أو خلقيا . فعند شاعرنا أن الأنفس تتطهر من رجسها إذا و نفثت في الملاذ العقد ، (قصيدة ٢٧) فإن نستمتع نتطهر ، و فسرح باللهو شهواتك ، احلا أن تعتصم في نفسك . فا أنت بذلك إذ تمرح تتعبد (قصيدة ٩٢) — وعنده أن أخطاء الشباب هي التي تمهد لشيخوخة صالحة (قصيدة ١٩١) . والحق أن صلاح الشيخوخة هي توبة العاجز ، لا تطهير فيها . فهي توبة أبيقورية أيضا إذا صح لنا هذا التعبير . فالشيخ في هذه الحال عب أن بمنح سواه أيضا إذا صح لنا هذا التعبير . فالشيخ في هذه الحال عب أن بمنح سواه نصافح سديدة لأنه بريد أن يتعزى عن عجزه وعن أنه لم يعد قادرًا على أن يكون مثالا سيئا . ونحن هنا بعيدون كل البعد عن تاجور و فلسفته التي يصورها يكون مثالا سيئا . ونحن هنا بعيدون كل البعد عن تاجور و فلسفته التي يصورها في شعره و نشره .

ويرى شاعرنا مع ذلك ما يراه تاجور من أن عبادة الجمال من عبادة الله ، وأن السكون يعانى الألم لانفصاله عن الروح السرمد حتى يعود إليه بالموت ولهذا كان الألم طابع الوجود :

« لا أغنية جميلة لا يشيع منها الأسى ، الذي ينبع في ففوسنا من عين مجهولة . « لا زهرة لا يقطر منها الندى ، ولا سرور لا يعبر عن نفسه بدمعة يذرفها في صمت .

( لا شي أبدا لا يدين للألم . الوجود نفسه كان ألما كبيرا مذانفصل عن الروح السرمد...».

ولحن صوفية شاعرنا مجلوبة لم ترسخ أصولها في نفسه . فهي لا يختى عنده الروعة الرهيبة من الموت الذي يصفه الشاعر با أنه غوص في الظلام ، ورجوع إليه ، ونوم لا أحلام فيه ، ووقف أبدى الزمن ، حتى ليتمنى في ظلام العدم أن ه محلم ولو مرة بالحياة ، وبينا ينتشي تاجور الموت ، بل يتعجله ، وراه مرحلة من مراحل الحب ، وتجاوبا مع اللانهاية، ويتصور أنه عرس الروح ، وأنه عنابة انتقال الطفل من ثدى أمه الأعن إلى ثدى أمه الأيسر ، نرى شاعرنا نجيد في تصوير الوحشة والرعب من الفراق ، وينادى بالويل من الحبهول ، ويتمنى أن لم يكن ، ويا مي أنه سيفقد عوته حتى الشعور با نه أنهي . ومن ثم روعة الوداع الذي يسوقه الشاعر في القصيدة الشعور با نه أنهني . ومن ثم روعة الوداع الذي يسوقه الشاعر في القصيدة المحادية والثلاثين بعد المائة ، ومنها :

الیوم ینتهی تغریدی ، فاذکرونی إذا رجّعته غلاً أغاریدی . حان وقت الـــوداع فسلام ولا تترقبونی فی مواعیدی . أنا ذاهب وشیكا مع الریاح فلا أنفاس ستحیا فی أناشیدی . . . . . .

وقد سبق أن قلنا إن هذا الضرب من الشعر الذي نقروه في الديوان قد استقر في الآداب العالمية من شرقية وغربية ، ولسكن أخطر مايتعرض له من الناحية الفنية أن بهبط إلى السرد أو التقرير المباشر ، فلا يبقى منه سوى نشر مسجوع . وقد بحدث هذا لشاعرنا ، وقد يقرنه كللك بمبالغات تقليدية لا تشف عن حرارة التجربة ، ولا تم عن أصالة : « لأقسم باللقاء وعودتك ، إتني لم أنم في غيبتك . وإن الضنا أو هن جسدى وكساني فرعا لقدم . . « وقصيدة ٥٦ ) . وقد ما لقد بت أحسد الحصى الذي تطنينه ، وأود لوكنت

فى الأرض حصاة ، أو عشبا نما بطريقك ، (قصيدة ١٨) ويلتحق بذلك وقوف الشاعر أحيانا عند الشبه الظاهرى فى الصورة مما لا يوحى بشعور أو يعمق فكرة ، كتشبيه أصابع الحبيبة بأصابع الموز غروطة (قصيدة ٥٧) والعناقيد بالثريات (قصيدة ٦٦) أو النجف (قصيدة ٨٧) ، ثم التشبهات المالوفة التي لا ينمها الشاعر ، ولا غرج ها عن نطاقها الموروث ، كشبيه القد بالغصن ، والشعر بالدجى ، والأقاحى بالثنايا . . .

ومن نواحى القصور فى الديوان ــ فيا ثرى ــ انصراف الشاعر إلى نوع من الرق الدهى فى التصوير ، إغرابا وإبداعا ، دون أن يتصل هذا التصوير عرارة الشعور ، أو صدق الموقف . ولنضرب مثلا للذك موقف فراق فى القصيدة الثانية والحمسين ، حيث تساكه جبيبته : أذاكرى أنت إذا حان الفراق ؟ فيكون مما بجيها به :

وما شغلى غيرك ؟ سأَذكرك كلما غردطائر فأبلغنى منك رسالة . . وسأَقطف الأَزهار في الصباح وأَضعها في المجدول ليحملها إليك . وأضمخ بالعطرالنسم السارى ليملأ به جود .

. . . إرقبيني في كلِّ شيَّ . وإنظريني في كلِّ شيَّ . وإذا مار أَيتِ كوكباً يتهاوى ، فاعلمي أنى خررت صريع هواك ولا تترقبيني بعد ذلك .

فلا تحس فى هذه التوليدات التصويرية المطروقة بمعاناة الفراق ولواعج الشوق . ونعتقد أن فى القصيدة شها بقصيدة تاجور الأربعين من ديوانه : البستانى . بل تحسب أنها صدى بعبد لها . ولسكن تاجور يصف تهديده لحبيبته بالفراق إلى غير عودة ، تهديداً محنث فيه دائما ، حتى عادت هى لا تحفل بوعيده ، وحتى عراه الشك هو نفسه فها يقول ، ويضيق هو الا تكرث لقوله ، ثقة با نه سيعود إلها عودة الموامم والأقار والربيع ،

تحتني لتعود من جديد ، وينصحها أن تلق بالا إلى تهديده ، احتفاظا بمظهر كبريائه الحريح :

ولكن احتفظى بهذا الوهم لحظة ، ولا تنبليه فى سرعة القسوة .

احين أقول: سأهجرك أبداً ، فخذى قولي على أنه الحق ، ليغشاك هنيهة ضباب ، يهيم على الأهداب السوداء من ناظريك .

اثم ابتسمى في مكر \_ مابدالك \_ حين أعود منجديده:

و تظهر جلياً دقة موقف تاجور ، وروعة تصويره له ، مما نفتقده عيثاً في قصيدة شاعرنا .

ويالديوان كذلك رتابة فى الصور ، إذ يدور كثير منها حول الورد المتفتح والحداول الرقراقة ، وأضواء القمر ، وأنغام الناى ، وغزلان المسك ، والفراشة والشموع ، والنجوم .

على أنا نرى هذا الديوان – برغم ذلك كله – فريداً فى العربية فى قالبه ، ومتانة نسجه ، وأصالته ، فهو أغنيات حية نابضة ، ثنساب وديعة نشوى ، تترقرق أمى ، وتشع حيوية دفاقة وهو بعد مجال معركة متوقعة فى لقدنا الحديث ، لما بعد .

# في العسّاصفة

ياإخوة سيقبُلون والليالى مقمره ويسلكون دَرْبنا مواكباً مستبشره طريقهم مَمَّهدُ و أرضهم محرَّرة فلم يَرْوا أَنَّا عُرسنا واحة معطره سوى بذورٍ لم تزل نائمة مُخدَّره وبعض نجمات صغار في الطريق نيرة فلتذكروا أنا عبُرنا أَلْفَ أَلْفِ قنطره.

هذه الأبيات - من القصيدة الأولى فى الديوان (١) وهى بعنوان : الطريق الشائك ٤ ، تطلعنا على كثير من خصائص الشاعر وخصائص ديوانه وكثير من أفراد جيله الذين عانوا صعاب الحياة وعبروا جسورها على شظف من العيش ، وزاد من الثقافة جاهد ينترع بشق النفس من قبضة حياة ملمرة ، ويغبط الشاعر إخوته ممن سيجنون ثمار جهود الحيل السابق فى توطئة صعاب الحياة ، ويضع جهده ، فى تواضع أمامهم ، ألا يستقلوه من شباب لم يهيا له مثل ماسيميا للمم من حياة حرة ممهدة . والشاعر بربط هنا بين كفاح الحياة وجهد الفنان ، فى فترات الضعف والتخلف ، وما قد يثيره نتاجه الحصب من عناء أو جحود ونكران . وهذه القصيدة الأولى برجع تاريخها إلى عام ١٩٥٨

<sup>(</sup>١) في العاصفة : ديوان الشاعر كيلاني حسن سنه

وهى بذلك من أحدث قصائد الديوان. ونفترض أن الشاعر قد تطور فكره فها إلى أن يشرك جهد الفن بكفاح الحياة وبائن الشعر رسالة إنسانية ذاتية أو اجماعية تسمو عن مجرد إرضاء عواطف ذاتية هينة يعيش مها الشاعر بعيداً عن الحياة في كهف الفنون ، كما يعمر الشاعر عن فلك في إدراك غريب للشعر وقيمته ورسالته في القصيدة الثائلة عشرة من الديوان ، وعنوانها وياشعر » ; وهي من نظم الشاعر عام ١٩٤٩. وفيها يقول :

الرْكَبُ يضربُ فى اللجى . وأنا مع المتخلفين القانعين من الربيع ، من الخمائِل ، بالدرين الناهلين من السراب ، من الغِواية ، والمجون

#### \* \* \*

الراكضين مع النجوم ، وهم على السفح المهين لكن لأَجلك قد رضيت ، وقد قنعت بما يهون وتركت دنياى الحبيبة للشباب . . الكادحين وشلْتُ كفي عن مناى ، وعشتُ في كهف الفنون

وإنما نفترض تطور الشاعر فى إدراكه فيا بن القصيدتين ، لأن ديواته على صغر حجمه ... يدل على جهد في ، وتصور سليم للشعر وللخيال الشعرى . فليس الخيال فى معناء الحديث الصحيح ركضا مع النجوم ، يل غوصا فى أعاق النفس والحياة ، وليس الشاعر الحديث بشعره متخلفاً مع المتخلفين ، ودون الشباب الكادحين ، منفيا فى كهف الفنون ، بل إنه صادق الوجدان ، عيق التصوير ، ونحد الناشئين من شعرائنا من مثل هذا الإدراك المتخلف عيق الشعر والفنون جملة كما يعمر عنه مؤلفنا فى قصيدته السابقة . ونعتقد أن هسذا الإدراك من رواسب الماضى المتخلف ، أيام كان يكتب الشاعر للتكسب .

سائراً على درب مطروق فى معانيه وموضوعاته ، بضاعته حصيلة لغوية وتماذج غثة من معان وعبارات تقليدية ، مبلغ طموحه فيها أن يتبع لا أن يبتدع ، وأن يبتذل فى إحساسه لا أن يفكر ، وأن تكون غايته تسلم الحزاء المادى أو عبارات الاستحسان الزائفة الموقوتة دون أن يعبا "بالصدق فى معناه للفنى أو الواقعى ، حتى لقد كان يتردد على ألسنة بعض النقاد أن الشاعر أبعد مايكون من التفكير . والحق أن الشاعر يفكر تفكيراً عيقاً ، ولسكن فى صور ولن ترجع فى ذلك إلى فلسفات اشتر اكية حديثة تفيض بشرح مايتصل عسلك الشاعر الفكرى الاجتماعى ، حتى لا يقال إننا نتكلم فيا تختلف فيه ملك الشاعر الفكرى الاجتماعى ، حتى لا يقال إننا نتكلم فيا تختلف فيه ملاهب عن مداهب أخرى ، ولسكن ترجع إلى الكلاسيكين أنفسهم ، فها هو ذا و جان لويس جيه دى بلزاك ٤ . المتوقى عام ١٩٥٤ ، يقول فى إحدى رسائله :

و لا أيمث أصلا عن استحقاق للمدح با أنى أجيد الكتابة . ويبدو لى أن ثم شيئا أسمى مهدف المرء إليه . . هو إكتشاف حقائق لطيفة دفينة . . تعجب الناس وتعلمهم معاً . . وفيها يعرف المرء كيف بحير الحير الظاهر والحير الحقيق ۽ . . ثم و لامارتين ۽ في حديثه في و مصائر الشهر ۽ ، وهو حديث قدم به لديوانه : و تا ملات ۽ ، يقول :

د و يجب أن يكون الشعر فلسفيا ديئياً اجتماعياً . . لا تلاعباً بالخواطر ، ولا نرقاً منغماً . . ولسكن صدى عميقاً حقيقياً صادقاً لأعلى صنوف التصور الفكرى ، . ولنذكر أنحراً د تيوفيل جوتيه ، ورأيه فى رسالة الشعر الإنسانية وهو صاحب دعوة : الفن للفن - وهى الدعوة - التى انحذع فى فهمها كثير من تصدوا للنقد عندنا ، عن جهل أو سوء قصد ، فرأوا فيها دعوة إلى تجريد الشعر والأدب عامة عن كل غاية ، ومعنى ذلك أن يكون العمل الأدبى عبثاً ، لأنه لا معنى أبلغ من القول با أنه العمل الحرد من كل غاية ، وقد بينا فى عوثنا الأخرى أن هذه الدعوة يقصد مها الترفع با سلوب الأدب وغاياته عن الدهماء فيتوجه به إلى الصفوة عن قصد وإلى غاية . يقول تيوفيل جو تيه فى المدهن أشهاره :

و سواد الناس كالماء ينحسر عن القسم العالية ، إذن ــ دون أن تبقل الحهد عبثا لإرضائه ــ لاتقم معراجاً له نحو الفكرة العسيرة ، ولــكنه بحيب فى الحزء الثانى من ديوانه ، من ساله : و فيم تكون نافعا إذا كنت تحلم ؟ فيقول : ودع جهي الشاحبة تستند إلى راحى ، ألم أفجره من باطى ــ حيث تسيل روحى ــ نبعاً ثراً ، كى يرده الحنس الإنسانى ؟ ه

و إنما نبهنا إلى خطورة الإدراك السابق ، لأثره المحدب فى كثير من إنتاج شعر اثنا اللدن تقصر بهم ثقافتهم الإنسانية والفنية عن أجادة التفكير والتصوير فى وقت معاً ، كما تكشف عنه روائح الشعر العالمي ، حتى لوكان موضوعه خاصاً عابراً ، وكما تدل على ذلك اتجاهات الشعراء العالمين، حتى الرمزيين مهم ، وهم الذين يتجهون كذلك بشعرهم إلى الصفوة من المثقفين .

على أن الأستاذ كيلانى \_ وإن كان قد تأثر نوحا من التأثر بالإدراك التقليدى فى بعد الشاعر عن التعمق فى إدراك الحياة والتفكير فيها ، مما سنشرح تتيجته فى الديوان بعد قليل \_ فإنه قد تخلص ، أو كاد من التبعية فى التصوير الشعرى ، وفى موضوعات القصائد ، لأن ديوانه تجارب عاشها ، وعاناها وشارك بوجدانه أو بتفكره فيها .

وقد توافرت للشاعر وسائل التصوير اللغوية . فهو متمكن من لغته ، قادرعلى تطويعها لما فى حوزته من صور ، بارع فى موسيقى التعبير ، يبنّها فى صوره فتزيدها حياة وقوة فيما وفتى فيه من تجارب ، سواء النزم فيها الوزن التقليدى ، أم لحا للى تغيير الايقاع ، وسواء وحد القافية فى القصيدة كلها أم نوع فيها بين مقطوعات القصيدة الواحدة .

وأدق خصائص الشاعر الفنية تتجلى حين يلجا للى تفاصيل الواقع فى صياغة الصور ليبنى عليها القصيدة . وهو فى هذه الحال لا يلجا إلى الحلية اللفظية ، أو المصور الصاحبة ، بل شئون الحياة اليومية ، ومظاهرها العادية ، فيجعل منها لبنات جزئية لبنية التجربة الفنية ، وقد يعمد إلى نوع من المفارقات

فى الصور الجزئية المبنية على ملاحظة الواقع المحض ، كقوله فى قصيدة «أمل، يعمور عزلته ، وإقفار نفسه :

فجمعت نفسى ، وانتحيت ، قبعت فى ركن قصى أحصى اللى أبنى ، فما أبصرت شيئا فى يدى فصمت ، من حولى الحياة تضج كالسيل العلى كالسوق فى قلب المدينة ، لا تكف عن الدوى ويدى تبعثر فى التراب ، تجسه فى غير وعى

وتظهر أصالة الشاعر التصويرية أيضا حين بمزج بين الوسيلة الفئية السابقة ، والتكرار المعبر في موضعه ، ذي الدلالة النفسية وذي الطابع الحركي ، مع التعداد ، مجرد التعداد المجزئيات الواقعية التي تضيف إلى الصور وتنمها في حركتها . ونمثل للملك بالبيات من قصيدة ، أغنية عمل ، ، وفيها كلمك مفارقة بين الحاضر المجهود ، وفجر البعث القريب كلمرة المهمة الإشراكية :

ولكننا قد حطمنا القيود ، فأصبحت حُرَّا فأصبحت حر وتسمع من خلفنا أغنيات ترددها حنجرات أُخَرُ : سنجى الثمر ، سنجى الشمر ويعبر من فوقنا سربُ طيرٍ ، يسقسقُ أغنيةً في الأثر وتحنو علينا غصون الشجر

وتمسحها نسمةً باليدين ، فتلتى إلينا ببعض الثمر غدًا ياشجر

سنحفر قربك نهرا كبيرا ، لتبسط ظلك قوق النهر

وحين تلوح لنا من بعيد أشعة نور وتسمح فى البعد ضجة عرس كبير ، كبير وصوت معاول تبنى الحياه. وقرقعة ، وحديد يدق وناس ، وجوههم الصامتات تسح العرق فيبتسم الرفقة المتعبون وترتفع الضجة ، البانية وتقويسة الأظهر الحانية ،

وهذه القصيدة في بنيها ناجحة ، ويقوم بناؤها على مقابلة بن الحاضر الحاهد الآمل والمستقبل الرغد المرتقب ، وتبدأ محوار بين الفلاحين يم عليه يا س يترجح ، وتختم بسيطرة الأمل ، قدمهد له الشاعر ، بنبو باطني من وراء التصوير لتفاصيل بناءة نفسية . وفي نفس القصيدة كلك وسيلة فنية تصويرية أخرى : هي استعال الألفاظ الدارجة ، ولكن في موقع تصبح به سمة شخصية في التعبير عن ملامح نفسية ، لعمقها في واقعيها في الأداء ، كسكلمة : « بالصراحة » ، في قوله :

د فبعد غد سوف ننشئ واحه وواحه . . وواحه . . لينعم أولادنا بالحياة فيهمس شيخ :

# ونحن كأولادنا بالصراحة . . نُحبُ الحياة . ،

ويقطن الشاعر إلى وسيلة فنية هي التعداد الذي سبق أن أشرنا إليه ويعتمد عليه أحيانا في ملامح الصورة ، وهذه وسيلة فنية قلما يفطن إلى الإفادة منهاكثير من شعراثنا ،كقوله في وافريقيا » :

> بركان يتدفقُ ، نارٌ ، أمواجُ تهدر صخَّابه سيلٌ يتحدَّرُ ، أمواتُ تُبعثُ ، تتحرَّكُ في غابه . وعيونُ تبرق كمرايا ، ترتعشُ وتنظر مُرْتابَه

ولمسكن وسيلة التعداد هذه ، شائها شائن الاعتماد على جزئيات التفاصيل الواقعية ، كلاهما محتاج إلى براعة فى التصوير ، لثلا يقع الشاعر فى تكرار المرادفات ، كما فى الأبيات السابقة ، أو مبيط إلى السرد لما هو مبتدل كهذه الأبيات من قصيدة و ذات ليلة ، يصف فيها مرفة محتضرة :

حتى فى الموت مُنعَّمة ، تلبس مختلف الأزياء وطبيب يحقن ساعدها بحياة ألوف بدماء وأوان ملأًى وأوان قد كانت ملأًى بدواء

ووفود تذهب ووفودٌ تُقبل بعيونٍ بلهاءٍ..

والقصيدة السابقة مبنية فى تصويرها السكلى على مفارقة اجباعية كبرة بن فقيرة طيبة القلب تموت فى القرية فلا محس بها أحد ولا يبكها إلا صغار الطيور وقطتها ، وهى التى كانت تستطيع الإحسان إليها ، وبين تُرية قبيحة لم تفعل خبراً ، تموت منعمة كما عاشت ، فتضج القرية وتشيعها حماعات ، وتكتب على قبرها عبارات الثناء عليها بصفات البر والتقوى كذباً وافتراء .

وفى رأينا أن بناء هذه المفارقات لا يبلغ مداه فى الحودة إلا إذا شف عن معان دقيقة نفسية أو اجباعية . أما المفارقة فى القصيدة السابقة فبتذلة لا تم عن عمق فكر ، هذا إلى أنها غير مقنعة . فلو لم تكن تلك التربة المترفة عسنة غير شحيحة ، لمساطرق ابوابها وشيعها بعد موتها من الناس من ينشدون النفع ، ويستغلون الحاه . والمحتمع دائما يحكم بالتتائيج لا بالنيات ، وإذا قساعلى دوى النيات الطيبة من المعلمين فى الحياة ، لأنه لا يجد ما ينشده لديهم ، فإنه يسترى لديه بعد الموت الطيب القلب المعدم والذى الشحيح ، بل قد يشيع الأول بالرحمات ، لأنه لم يعد يتطلب من المحتمع صوى التشييع ، ويتبع الثانى باللعنات ، لأنه لم يعد يتطلب من المحتمع صوى التشيع ، ويتبع الثانى باللعنات ، لأنه لم يعد يتطلب من المحتمع صوى التشيع ، ويتبع الثانى باللعنات ، لأنه لم يعد يتطلب من المحتمع طوى التشيع ، ويتبع الثانى باللعنات ، لأنه لم يعد يتطلب من المحتمع الموي الحديث فيه تصائد مبتية على المفارقات الفكرية أو الإجهاعية المتقية ، ويفيض بمثلها الشعر العالمي ، وهي التي ينبغي أن تكون طلبة الشعراء ، متى تعمقوا في تجاربهم

وفى الديوان قصيدة أخرى مبناها على مفارقة تصويرية جيدة ، عنوانها إنسان بلا أسطورة وموضوعها الإنصراف عن فتاة مغرورة تحلم بالممر ثرى أسطورى إلى فتاة مكافحة غنية عشاعرها ، تشارك رفيقها جهده وعناءه رضية . وإنما جادت هذه التجربة فى الديوان لما سادها من حركة نفسية ، ووجهه إنجابية عملية فى الحياة ، عن طريق التصوير الناى الحي .

وفى الديوان قصيدة رمزية ، مى قصيدة 1 أمل » وقد استشهدنا فيا سبق ببعض أبياتها . وفيها برمز الشاعر – فيا تعتقد – إلى الحب يالطفل وهذا ما لوفق الشعر الرمزى الحديث والشعر العالمي . وهذا الطفل – الحب – يزور الشاعر في يا سه فيبدله بالميا س أملاً ، ويجعله يتفتح للحياة بعد الإنقباض والإنطواء :

و وفجأةً قدمرٌ ظلُّ ، فالتفتُّ ، إذا صبى وردُ الربيع بوجنتيه ، وشعره الذهب النقَّ ووراءه سرب الفراش ، عرائسُ الحقل الندي بعصاه يلمس كلَّ شيء ميت ، فيعود حى قدمال نحوى هامساً ، ورمى بشيء لى ، بشي فأخذته فإذا الصباح يُطلُّ مبتسا إنَّ . . ،

والرمز هنا قلق ، لأن الشاعر محب من قبل ، ينشد عودة حبيته . فالطفل هنا هو الأمل فى العودة ، لا الحب نفسه . مما يجعل الرمز ضحلاً ، ليست له قرة الأسطورة الرمزية المعهودة فى نظائر القصيدة السابقة ، والتى تستمد قوتها من أسطورة وإبروس » و « كوبيدو » ومن دور وإبروس » فى ملحمة الإلياذة لفرجيل و دور وبسوخيه ، محويدو ، فى قصة « الحمار اللهبى الأبوليوس ، وما تبع ذلك من فلسفات للا مطورة .

وقد امتخلعت الرمز نفسه الشاعرة نازك الملائكة ، فا جادت استخدامه ، في قصيدة نظن أن شاعرنا متاشر مها ، عنوانها ﴿ ذَكريات ، من ديوانها ﴿ شظايا ورماد ، وقيها تعمق الشاعرة الرمز في معناه الأسطورى، مع قرائن إيحائية تكشف عن معناه العميق . ومطلع القصيدة :

> كان ليلٌ ، كانت الأنجُم لُغْزًا لا يُحلُّ كان في رُوحي شيءً صاغه الصمتُ المُملُّ

> > ومنهسا:

لم أكن أحلم ،لكن كان في عيني شيء لم أكن أبسم ،لكن كان في روحي ضوء لم أكن أبكى ،ولكن كان في نفسي نوء مربي تذكار شيء لايحد للم شيء ماله قبل وبعد للم

### إلى أن تقول :

کان قلبی متعباً یسکنه حزن فظیع رقضت فیه وشدَّته إلی الجرح دموع صور فی قعره یصبغ مر آها النجیع ُ کان ، لکن یدامرت علیه حملت فیها تحایاها إلیه بارکت آلامه السوداء ، کانت ید طفلِ بارکت آلامه السوداء ، کانت ید طفلِ اًی طفل ؟ لم یکن فی اللیل غیری ، غیر ظلی.

ويفقد شاعرنا خاصته في النصور حين يعدل عن تنبعه لتفاصيل الصورة الكلية واقعيا ، على نحو ماقلنا ، إلى الصورالمهمومة ، فتفقد القصيدة بسبها ونظامها وتتكرر صورها ، وتتراكم ، وتفقد نموها ، على الرغم من متانة الصياغة الحزئية . وتكتفي هنا بمثال من قصيدة و هسكذا غنى الفلاح ، . فالصور فيها تكاد تدور كلها حول الظلام والنور ، وتصوير المنى بالضوء أو الحيط والزهر ، ثم الحدب الحصب ، والقيدو الإنطلاق ، في معان مكرورة متباعدة ، ونغمة خطابية والبيت الثاني من القصيدة :

أَيقظه لَمْسُ رفيف السنا سنا صباح البعث في القريةِ والبيت الذي قبل البيت الأخير هو:

غرّد ، فنور البعث من حولنا فشي قرانا البعث بالثورة

ونور البعث أو صباح البعث ، صورة خصبة ، كانت تستحق أن تنمى في صور مناسكة عميقة ، تشف عن عمق تجربة ، وصدق إحساس بالواقع ، أكثر مما نعــــل الشاحر . ويسوقنا هذا إلى الحديث فى ضحالة التجارب ، وهى فى رأينا نتيجة الإدراك الشاعر للشعر ، ورسالته ، على نحو ما أخذنا عليه فى صدر حديثنا عنه. ويتصل جده الضحالة اضطراب الشاعر فى تحديد معالم التجربة أحباناً ، حتى ليطمس غموضها ومعناها السكلي أو يفكك وحديها التصويرية ، أما مثال اضطراب التجربة فى صورها نتيجة لضحالها ، فإننا نذكر قصيدة والصفصافة ، ويقصد بها صفصافة فنه ، وفيها تضطرب صور الفن لا تماسك على بنية موحدة : قالفن صفصافة نفرة ، ثم ينبوع مخاف أن يطمس ، ثم جوهرة فى عارة صدره يضن به أن يستخرج (؟) ثم هو ابن يسهر عليه ويسقيه دماءه، ثم هو نبتة صراء غير ذات أثر ، لم تترك شيئا فى دنه ، ثم يعود الفن أخيراً ليصير صفصافة فيا يا مل الشاعر ، كى يفي الرفاق إلى ظلها . وملامح فنه المكلية ، فى بنية هذه القصيدة ، تضطرب وسطهذه الصورالم اكمة الراكلة ، ويدق معناها ، ويغمض ، فلا يعمق شعوراً ولا فكرة ، كا نها خواطر آلية لا نظام فيها ولا حركة لها .

وضحالة التجربة فى قصيدة : ٥ إلى حاقدة » ، تدعنا فى غوض أو اقتضاب يذهب بأثر القصيدة الفنى ، على الرغم من حركة القصيدة النفسية ، ومن توالى التفصيلات الواقعية . فالفتاة حاقدة جحود ، تجللت بالعار بعبث وحش آدى :

> إنى لمست بإصبعى . . أغوار جرح مرعبِ أثار وحش آ دمى ،عاث فيك بمخلبِ

ثم هو يسترضاها ويلح فى الإسترضاء ، كى تعود إليه ، وهو يقبلها على عبث الآخر بها . ومثل هذا الموقف لا يبرره إلا نمو التجربة ، حتى نتبين معنى هذا الحرص على وصالها ، ومعالم هذه الزلة الحلقية التي لم تمح مكانتها عنده ، ولم تذهب عبه :

و فإذا ستمت من الدمار ، وجفَّ سمَّ العقرب

و أمثال من مجرى ضيائك مابه من طحلب ونمت بصدرك زهرة عبقت بريح طيّب ور أيت قلبك صبية يتواثبون بملعب فعرفت أنى لم أكن أبدا كهذا الثعلب عودى إلى فلم تزل قُرْبَ الشواطىء مركبى »

ثم إن هذا الاقتضاب في القصيدة السابقة لا صلة له بالظلال وملامع الغموض الموحية عند الرمزين .

وفى البيت الرابع صورة جريئة لا نعرف لها مبرراً فى السياق وقلما يلجا الشاعر إلى مثلها فى الديوان ، كما أنه قلما تلجئه الضرورة إلى كلمات غريبة ككلمة « اللدين » فى قصيدة « باشعر » ومعناها اليابس من الشجر أو العشب ، أو الثوب الحلق .

وفى الديوان بعد ذلك شئ من الرمزية الأسطورية يتمثل فى قصيدتن : أولاهما : قصيدة و الشمس والعاصفة ، وهي أسطورة يابانية ، موضوعها سن رب العاصفة للشمس المعبودة ، حتى يطلقها من سمها الآلمة الأخرى . فتعود لروائها وإحسامها . وهي أسطورة غيية بحضة ، ويقحم الشاعر علمها تدخل الناس بالضجيج و الحلبة والدعاء ، حتى تتدخل الآلمة لإطلاقها ، فتكون عودتها رمزاً لانتصار الإنسان . والأسطورة قالب غير موفق وغير طبع لتصوير الغاية من القصيدة ، فتها تمحل و اكراه .

والقصيدة الثانية يابانية أيضا ، عنوانها (السلحفاة المقلسة ) لقد صادها صائد بائس ، فأطلقها تجلة لها ، فكافاته على العيش معها لحظات سعادة في النعم العلوى لم يحس بطولها الذي بلغ مئات الأعوام ، حتى إذا عاد من للشها إلى أهله وجدهم حميعا قد ماتوا منذ زمن ففضل أن يموت، لأن حميع الروابط Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

#### - X7X -

الى تربطه بالحياة قد تقطعت . ومغزى الأسطورة الرمزى واضح ، وهى ترادف المغزى الرمزى لمسرحية أهل الكهف للاستاذ توفيق الحكيم .

وأضمف قصائد الديوان قصائد المناصبات المباشرة ، كقصيدة والعنكبوت، و • أفريقيا ، وهي تنال من الديوان فنياً ، ولابناء لها ، ولا عمق فها .

وبعد ، فإن الديوان فيه جدة وأصالة ، ويم عن مقدرة لغوية وتصويرية فريدة وإذا أضاف الشاعر إلى طاقته الفنية واللغوية عمقا في التجارب ، وأب حكاما في بناء القصائد ، بلغ شعره من الجودة مانترقبه وثرجوه له ، وفي هذا الحانب ننشد منه تعميقا لثقافته وإدراكه للشعر ، بسعة الاطلاع على الشعر العالمي واتجاهاته وتماذجه الحية ، ليكمل ماتوافر له من ثقافة عربية ناضجة .

#### مسدر للمؤلف

#### (أ) كتب مؤلفة

- ١ الرومانتيكية •
- ٢ \_ الأدب القارن •
- ٣ ... الحياة العاطفية بين العذرية والصوفية
  - ع ــ النقـد الأدبى الحديث •
- ه ... النماذج الإنسانية في الدراسات الأدبية المقارنة
  - ٢ ـ ف النقد السرحي •
- ٧ دور الأدب المقارن في تُوجيه دراسات الأدب العربي المعاصر
  - ٨ ــ المواقف الأدبية •
  - ٩ ــ في النقد التطبيقي والمقارن •
  - ١٠ قضايا معامرة في الأدب والنقد ٠

## (ب) کتب مترجمة

# فهربن الكتساب

# الموضوع

# تقسميم

|     |     |       | القييم الأول :                                                 |   |
|-----|-----|-------|----------------------------------------------------------------|---|
| ٣   | •   | ٠     | حول بعض مناهج الشعر ونقده ٠ ٠ ٠ ٠                              |   |
| ٩   | •   | •     | ١ ــ عمود الشــعر وجنايته على الشعر العربي •                   | 1 |
| 77  |     | •     | ٢ ــ القرآن وصدق الإداء في الشعر ٠٠٠                           |   |
| 44  | •   | ٠,    | ٣ ـــ المقاد رُائد الاتجاهَات المعاصرة في الشمر العرب          |   |
| 13  | رب  | والعر | ٤ ــ نظرية المحاكاة وصلة الشعر بالفنون بينأرسطو                |   |
|     | دنا | _=    | ه ـــ الممورة الشمرية في المذاهب الأدبنية وأثرها في            | , |
| ۵Y  | •   | •     | الصديث ٠٠٠٠٠٠٠                                                 |   |
| ٥٧  | •   | •     | ۱ ــ « فلسفة الصورة في شعر الكلاسيكيين »                       |   |
| ٧٠  | ٠   | •     | <ul> <li>٢ ــ « فلسفة الصورة في شعر الرومانتيكيين »</li> </ul> |   |
| ۹.  | •   | •     | <ul> <li>٣ ــ « فلسفة الصورة في شعر البرناسيين » •</li> </ul>  |   |
| 11- | •   | •     | ٣ - حول اتجاهات الشنو الفرنسي المعاصر (١) •                    | , |
| 177 | •   | •     | حول اتجاهات الشسر الفرنسي المعاصر (٢) •                        |   |
|     | •   | •     | ١ ــ حول اتجاهات الشعر الفرنسي المعاصر (٣) .                   | , |
| 144 | •   | •     | « أَرَاجُون وشعر المناسبات الاجتماعية » •                      |   |
|     |     |       | لقسم الثباني :                                                 | 1 |
|     |     |       | نماذج من الشــعر « دراسة ونقد »                                |   |
|     |     |       | - من روائع الأدب الإسلامي :                                    | ١ |
| 127 |     |       | (١) « العطار وفلسفة التصوف »                                   |   |
| 104 |     |       | (ب) « منطق العلير للعطار » · · ·                               |   |
| •   | •   | •     | (ب) لا مختابات من الثبي بالمباقية                              |   |
|     | _   |       | الحا (المحتلبات من التي من المبعوب م                           |   |

| لمنمة | الموضوع                                                                                           |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177   | <ul> <li>۲ « من روائع الشعر الإسلامي » :</li> <li>مختارات من شعر « أبوري » · · · · · ·</li> </ul> |
|       | ٣ مقارنات في الخمريات العربية والفارسية بين رودكي                                                 |
| 14+   | وأبي نواس ٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                |
| 141   | ٤ _ الحب والموت في شــعر رابندرانات تلجور ٠٠٠٠                                                    |
| 194   | ه ــ رسائل إلى شاعر شاب ــ كتبها : رينر ماريا ريلكه                                               |
| 377   | ٦ ــ ﴿ إِلَى مسافره ﴾ ــ ديوان للشاعر : قاروق شوشه •                                              |
| 747   | ٧ _ نظرات في ديوان : هلال ناجي ﴿ النجر آت ، ٠                                                     |
| 724   | A « الأرغن » ديوان الشاعر : هسين عليك · · ·                                                       |
| 707   | ٩ _ ﴿ في العاصفة ﴾ ديوان الشاعر : كيلاني حسن سند •                                                |

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



